
REVUE CYCLIQUE DU LICHEN
2021 2022

Le Lichen – Laboratoire des interdépendances concernant
les humain·es et les non-humain·es – est un collectif pour 
l’exploration des organisations émergentes entre les 
humain·es et les autres vivant·es. Amorcé en 2021, il s’est 
structuré en 2022 et présente aujourd’hui, en 2023, à travers 
ce cahier, les fruits de ses premières expérimentations.

Cette édition présente les expériences fondatrices du Lichen 
et espère lancer une longue et joyeuse collection. Parions 
que cette dernière pourrait constituer, à terme, une sorte 
d’atlas des manières de vivre avec le vivant qui nous entoure 
et nous constitue. Un genre de livret-guide pour un monde 
désirable, un « copain » des milieux conçu et envisagé dans 
un dialogue entre espèces vivantes, une revue technique 
du véhicule autre-que-moderne, une sorte de manuel 
de bricolage symbiocénique...

R
E
V
U
E
 C
Y
C
L
IQ

U
E
 D
U
 L
IC

H
E
N
 —

 0
1

20
21
 -
 2
0
22

À PROPOS DU PRIX LIBRE
La Revue Cyclique du Lichen est proposée à prix libre : on donne ce qu’on 
veut, ce qu’on peut, pour que l’argent ne soit pas un obstacle à la lecture. 
Le but premier est ici de diff user des idées, des théories, des pratiques 
mises sur papier afi n d’en faire des biens communs. Avec le prix libre, 
nous nous libérons de la logique marchande : pas de vendeur qui fi xe le 
prix, mais des usagèr·es (comme toi, lecteur·ice) qui décident librement, 
en fonction de leurs moyens et de leurs envies. Il s’agit donc d’une contri-
bution “en conscience” et non pas d’un geste machinal. Pour information, 
le prix indicatif — c’est-à-dire le montant qui nous permet de couvrir 
les frais engagés pour produire cette revue (rédaction, graphisme, 
production, impression, diff usion,...) 
— est de 10 euros environ.
Si tu feuillettes cette revue, tu es invité·e à contri-
buer à son fi nancement en faisant en versement 
du montant de ton choix sur notre page Hello Asso 
(https://www.helloasso.com/associations/
le-lichen) ou en flashant le QR code.

les frais engagés pour produire cette revue (rédaction, graphisme, 



1

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN
VOLUME 01 : 2021 — 2022

Imprimé en France en novembre 2023 par l’imprimerie partagée

—

Conception graphique : 
Noémie Nicolas | @dear.futures | dearfutures.com

LE LICHEN – Laboratoire des interdépendances 
concernant les humains et les non-humains

Licence Creative Common CC By NC SA -

VOLUME 01



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 012

une revue-manuel 
du symbiocène

ÉDITO

	 Le Lichen – Laboratoire des interdépendances 
concernant les humain·es et les non-humain·es – 
est un collectif pour l’exploration des organisations 
émergentes entre les humain·es et les autres vi-
vant·es. Amorcé en 2021, il s’est structuré en 2022 et 
présente aujourd’hui, à travers ce cahier, les fruits 
de ses premières recherches.

Le Lichen est un laboratoire : un espace où se retrouvent des 
humain·es qui cherchent. Ceux et celles-ci cherchent à explorer 
des manières humaines d’habiter la terre (s’alimenter, se loger, se 
reproduire...) qui prennent en compte les perspectives et intérêts 
des vivants autres qu’humains. Ils et elles cherchent des outils, des 
pratiques, des méthodes pour un monde « autre que moderne », 
où l’on ménage les espaces de vie depuis l’écoute, engagée et 
située, des multiples vivants qui les composent.

Le Lichen est un espace d’expérimentation, au sens fort. Ce n’est 
pas un laboratoire théorique. S’il est amené à formuler quelques 
visions du monde, théories ou hypothèses, c’est seulement dans 
la perspective d’un test, d’une expérience, d’une tentative, avec 
des vivant·es, quelque part sur un bout de la terre.

Le Lichen est un espace de travail pratique et sensible. Un espace 
collectif, animé par une vingtaine d’humain·es volontaires issu·es 
d’horizons extrêmement variés (accompagnement du change-
ment, facilitation, aménagement du territoire, création artistique, 
design, philanthropie, développement personnel, philosophie, 
éducation, éducation à l’environnement, écologie, sylvothérapie, 
etc.) qui testent des dispositifs, inventent des méthodes, orga-
nisent des rassemblements.

ÉDITO



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 014

Le Lichen vise une large diffusion de ces méthodes « autres-que-
modernes ». Il souhaite imaginer ces méthodes tout en les parta-
geant largement et en espérant qu’elles puissent “percoler” dans 
le monde qui commerce, construit, aménage, etc.

La présente revue, à récurrence aléatoire, est envisagée comme 
l’outil central de cette diffusion. Il s’agit d’abord et avant tout de 
rendre compte de ce que le Lichen a pu tester ces derniers mois, 
de faire retour sur les différentes expériences menées et vécues 
en collectif (partie 01). Nous agiterons ensuite quelques réflexions 
et perspectives futures. Dans quels mouvements de pensée s’ins-
crivent ces expériences ? Qu’imagine-t-on poursuivre ? (partie 
02). Nous livrerons enfin quelques modes d’emploi d’outils 
éprouvés. Ces « fiches méthodes » (partie 03) ont vocation à être 
utilisées par les curieux·ses, les enseignant·es, les urbanistes, les 
collectifs d’habitant·es, les entreprises, etc. Ce sont des briques 
potentielles pour conduire autrement les politiques publiques et 
privées. Nous finirons par quelques échos, des entretiens avec 
des complices (partie 04) qui nous semblent emprunter des 
chemins proches des nôtres. Nous espérons ainsi montrer que le 
laboratoire que nous ouvrons se déploie bien au-delà de notre 
contribution.

Ceci exposé, précisons que les méthodes ici rassemblées, les 
expériences relatées, ne sont pas envisagées comme des outils 
définitifs. Ce sont les fruits temporaires d’une recherche en cours. 
Issues d’une posture théorique très ouverte, les méthodes sont 
plutôt bigarrées. Certaines sont très abouties, d’autres beaucoup 
moins. Certaines, peut-être, seront mille fois reproduites, per-
fectionnées, dans une folle fertilité. D’autres, peut-être, n’auront 
pas de lendemain. L’ensemble est présenté en songeant au pro-
cessus évolutif du vivant et en croyant au bien fondé d’un certain 

anarchisme méthodologique. Nous produisons de nombreuses 
pistes temporaires pour espérer, au cœur de l’entrelacs, dénicher 
quelques outils durables.

Pour autant, ce cahier d’explorations, cette revue cyclique pour 
imaginer des méthodes entre les humain·es et les autres vi-
vant·es a vocation à perdurer. Ce premier numéro, présentant les 
expériences fondatrices du Lichen, espère lancer une longue et 
joyeuse collection. Parions que cette dernière pourrait consti-
tuer, à terme, une sorte d’atlas des manières de vivre avec 
le vivant qui nous entoure et nous constitue. Un genre de li-
vret-guide pour un monde désirable, un « copain » des milieux 
conçu et envisagé dans un dialogue entre espèces vivantes, une 
revue technique du véhicule autre-que-moderne, une sorte de 
manuel de bricolage symbiocénique...

Cette revue que nous vous présentons se situe ainsi quelque part 
entre la fragilité d’une recherche collective en cours et l’ambi-
tion délirante d’un changement de monde. Elle postule, dans un 
acte d’espérance délibérée, que l’effondrement du monde an-
thropocène n’est pas la fin du politique, mais le début d’une autre 
manière de le concevoir. En élargissant la souveraineté à l’en-
semble des vivant·es, le Lichen envisage, d’une certaine manière, 
une organisation collective toujours et encore possible, plus 
que jamais nécessaire, pour un monde à venir.

ÉDITO



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 016

expériences
01

réflexions
02

DE LA NHAMITIÉ
par Maïté Cordelle

LA CONTROVERSE MULTI-SPÉCIFIQUE, 
VERS UNE CONCERTATION AVEC LES NON-HUMAINS
par Myriam Ouddou

L’ASSEMBLÉE DE LA FORÊT
par Philippe Garcin et Serge Mang Joubert

LE LABORATOIRE DES ATTACHEMENTS
par Pascal Ferren

10  __

20 __

28 __

36 __

46 __

56 __

64 __

SUBJECTIVER LES SAVOIRS NATURALISTES, 
RÉAFFIRMER LES ATTACHEMENTS 
COMME CULTURE PRATIQUE DE RÉSISTANCE
par Roxane Schultz

LA COMMUNICATION AVEC LES VIVANTS AUTRE QU’HUMAINS, 
DANS QUELS ÉTATS DE CONSCIENCE  ?
par Sabine Rabourdin

ACCOMPAGNER LE VIVANT DANS LA RELATION ÉDUCATIVE
par Céline Nadaud

fiches
méthodes

complicités

03

04

REPRÉSENTATION PAR LA CHAISE VIDE

DIAGNOSTIC DU VIVANT 
PAR L’EXPRESSION SPONTANÉE

LA CONTROVERSE MULTI-SPÉCIFIQUE

74  __

82 __

92 __

104 __

110 __

«  DEVENIR SAUMON »
ENTRETIEN AVEC LE GÉOGRAPHE ARTISTE 
RICHARD PEREIRA DE MOURA 
par Pascal Ferren

« LOU PASTORAL », FAIRE CORPS AVEC LES LOUPS 
ENTRETIEN AVEC BORIS NORDMANN 
par Roxane Schultz

SOMMAIRE



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 018

expériences
01 Cette première partie regroupe plusieurs

retours des membres du Lichen sur des 
expériences menées avec le collectif ces deux 
dernières années. On y trouve des éléments 
autour de la pratique de la « nhamitié », 
la description d’une méthode créée, développée 
et testée collectivement (la controverse 
multi-spécifique), ainsi que des retours sur les 
deux expériences qui ont donné lieu à la 
création du Lichen : le laboratoire 
des attachements et l’assemblée 
de la forêt.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 1110

DE LA 
NHAMITIÉ
OU COMMENT L’INTÉGRATION 
D’AUTRES QU’HUMAIN·ES DANS 
UN COLLECTIF RECONFIGURE 
EN PROFONDEURS NOS LIENS 
AVEC LE VIVANT

par Maïté Cordelle

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 1312

LES FONDEMENTS 
DE LA NHAMITIÉ AU LICHEN

Commençons par le début... un Nhami, une Nhamie ? Au Lichen, 
c’est l’appellation que nous donnons aux êtres non-humains qui 
font partie du collectif. Ce sont nos Nhamis, nos « Non-humains-
amis ». Notre intention est qu’ils·elles participent au fonctionne-
ment collectif, aux discussions, aux décisions.

Les racines de cette idée se trouvent dans les premières ren-
contres de ce qui allait devenir le Lichen. Au Laboratoire des  
Attachements, chaque participant·e était invité·e à se mettre en 
lien avec un être vivant non-humain du lieu (un chêne, une mousse, 
une souche, un bout de forêt... selon l’inspiration). Puis à l’Assem-
blée de la Forêt, ce binôme est devenu trinôme : 1 non-humain·e, 
et 2 humain·es, qui se retrouvaient matin et soir pour dialoguer. 
Dialoguer avec une souche, mais comment… ?

Fort·es de ces expériences, il nous est apparu évident lors de la 
création du Lichen d’inclure les autres qu’humain·es dans l’as-
sociation, puisque c’est l’objet même de ce qui nous rassemble : 
explorer des organisations émergentes entre les humain·es et les 
autres vivant·es ! 

PREMIÈRES (?) CONNEXIONS 
AUX NHAMI·ES

La proposition de choisir un·e nhami·e est volontairement libre et 
ouverte, charge à chacun·e, en toute souveraineté, de faire son 
chemin. Elle est faite à chaque personne qui souhaite adhérer au 
Lichen - bienvenue à toi si tu en sens l’inspiration ! -  comme une 
grande aventure. Choisir ? Se faire choisir ? Comment ?

Serge a mis 2 mois pour laisser venir son Nhami, un bouleau : 
«  C’est très dur de le mettre en mot car c’est vraiment du ressenti, 
de l’ordre de l’imperceptible. J’ai voulu laisser venir, pour sentir sans 
rien forcer.  De grandes idées me venaient, comme la montagne de 
la Meije par exemple. Mais j’ai senti le besoin de quelque chose de 
plus quotidien, accessible. Quel serait le non humain que je peux 
voir depuis ma fenêtre, avec lequel je vais vraiment pouvoir entrer 
en contact  ? Et là c’est venu naturellement  : le non-humain qui 
me touche depuis que j’habite dans l’appartement où je suis est 
un bouleau. Depuis des années en fait il y a beaucoup de choses 
qui se jouent entre lui et moi et c’est très beau, très doux et très  
soutenant. »

Pour Carole, c’est un loup qui est présent. C’est un «  compagnon 
qui était déjà là avant le Lichen ». Mais c’est un loup particulier :  
il est le représentant d’un écosystème forestier avec lequel Carole 
se sent en lien. Quand il parle, c’est pour porter la voix de cette 
forêt, et parfois de toutes les forêts. Et Carole distingue bien sa 
propre voix de la voix du loup. Quand elle lui donne la parole, ce  
qui vient peut être très différent de ce qu’elle pense ou ressent 
elle-même.

Olivier, lui, a senti le lien avec son jardin, lors d’un temps d’intériori-
sation avec d’autres membres du lichen. Pour lui, ce jardin est l’en-
droit où il se sent déjà en relation profonde avec les êtres vivants 
non-humains  : «   Le jardin c’est des plantes, animaux, insectes, 
oiseaux, un écosystème dans lequel je me sens participant.  
C’est comme un ensemble où je suis dedans, avec d’autres vivants, 
à essayer de prendre soin de ce qui s’y passe et de développer  
la vie. »

Pour Delphine, c’est une Renarde Arctique qui l’accompagne au 
Lichen. Elle était en connexion avec elle bien avant le Lichen, c’est 

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 1514

son animal totem, au sens chamanique du terme. Elle sent que 
c’est la renarde qui l’a choisie et pas l’inverse. Cette rencontre a 
été déroutante et inattendue pour elle  : la connexion s’est faite 
avant tout par l’odorat, l’odeur du terrier, alors qu’elle n’avait 
jamais eu l’occasion d’une rencontre réelle avec cet animal ni avec 
son habitat. 

Pour moi, c’est une Ourse Brune qui s’est présentée. Je n’avais 
jamais été en lien particulier avec un ours avant. Elle est apparue 
comme une image en moi, insistante, à chaque fois que je me  
demandais quel Nhami·e allait bien pouvoir m’accompagner.  
Sans chercher à comprendre, j’ai juste acté cette image, et amené 
avec moi l’énergie qu’elle m’inspirait : de la bienveillance, de la joie, 
du lâcher-prise, et un petit sourire de nous voir nous empêtrer 
humainement dans la complexité. Plus qu’une image, c’est sa 
présence, en couleur, en relief, en sensations, en paysages, en 
énergies que je ressens quand je me connecte à elle.

Au travers de ces témoignages, on peut voir à quel point les 
chemins sont variés : connexion déjà existante avant ou pas, un 
être avec lequel on peut se connecter sensoriellement dans notre 
quotidien ou pas. Certaines personnes ont également changé 
de Nhami·e en cours de route. D’autres ont testé la multi-nhami-
tié, avec des Nhami·es différent·es qui se présentaient selon les 
moments !

Il reste difficile de décrire comment chaque personne se connecte 
à son Nhami·e. C’est une expérience au-delà des mots, souvent 
intime, impalpable, incertaine aussi. Nous avons expérimenté que 
des «  méditations guidées » pouvaient aider à cette connexion : 
l’un·e de nous propose un temps pour se centrer, revenir à soi, à sa 
respiration, à son corps puis invite à laisser venir la ou le Nhami·e, 
se laisser surprendre, sans attente préconçue. La connexion 

physique, incarnée, est aussi importante : toucher la mousse, sentir 
l’odeur d’un tronc, écouter le bruissement des feuilles, regarder la 
forêt, imiter le chat ou le chêne, mettre les mains dans la terre, 
arroser une graine, sentir le vent sur la peau... 

AU FIL DES MOIS, 
DES CONNEXIONS QUI NOUS 
TRANSFORMENT EN PROFONDEUR

Initialement, notre idée était d’être en cohérence avec notre 
projet, et donc de faire participer des autres qu’humain·es à nos 
instances. Nous nous demandions comment savoir si c’était bien 
notre Nhami·e qui parlait à travers nous, ou si c’était notre imagi-
naire d’humain·e ? Comment approcher leur avis, en toute objec-
tivité ?

Mais finalement, est-ce vraiment là l’essentiel  ? Nous avions 
pressenti  que cette idée cohérente mais totalement renversante 
dans nos fonctionnements habituels nous amènerait bien des  
surprises, et nous ne sommes pas déçu·es... Nous découvrons pas 
à pas la puissance de ces nhamitiés qui se créent dans la durée, 
et comment elles viennent nous décaler dans nos manières d’être, 
nous rendant peut-être chaque jour un peu plus capables de  
relationner avec ces autres vivant·es, préalable avant de savoir 
les inclure dans ce qui restent NOS projets et NOS discussions 
d’humain·es. La création d’un projet concerté multi-espèce reste 
encore un doux rêve, pour autant nous cheminons résolument vers 
sa possible concrétisation.

Pour Olivier, la connexion à son jardin a modifié petit à petit son 
lien avec cet écosystème : «  Ça a mis de la conscience sur ma 
responsabilité, dans le sens d’être avec, répondre de, se sentir relié 

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 1716

à... et peut-être percevoir une relation plus réciproque. Quand je 
jardine, je ressens en moi plus de communion, plus de liens favori-
sant la vie de part et d’autre. Il y a plus de réciprocité. Mes gestes, 
la façon dont je prends soin, je plante, je coupe, je sème les graines, 
me semble beaucoup plus partenariale ces derniers temps. »

Pour Delphine, c’est un autre rapport au monde qui se dessine 
avec la renarde, des perceptions qui ne lui seraient jamais venues 
à l’esprit, même en imagination.

«  Je n’ai pas le sentiment que c’est un mécanisme d’imagination 
comme quand je dessine. C’est quelque chose de plus spontané, 
plus profond. Et à la fois, peut-être que c’est une autre partie de 
mon imagination que je ne connais pas ? Je n’ai aucune réponse 
là-dessus. Par l’intermédiaire de cette renarde il y a des choses 
étranges qui sont venues à moi. Des choses qui n’étaient pas dans 
ma capacité, pas dans mon imaginaire. En ce moment, il y a autre 
chose qui se connecte à moi. Cette autre chose c’est le vivant. »

Loin d’avoir des réponses à nos questions humaines d’organisation 
(quel projet prioriser, comment favoriser l’implication, comment 
gérer les finances...), les Nhami·es nous invitent à voir large, à 
nous décaler, à entrer dans des perspectives que notre mental 
agité ne perçoit pas d’emblée. Ils·elles nous accompagnent sur 
nos chemins de vie, entre symbolique et expérientiel. Par exemple 
Pascal, dont le Nhami (le «  jardin-mousse ») lui a fait toucher des 
dimensions nouvelles : «  J’ai quand même réussi à choisir un être 
qui a disparu au bout de 6 mois. Je le savais en fait. Mais je n’ai pas 
réfléchi de cette manière-là. Et du coup le lien que j’ai créé avec lui 
raconte toute cette transformation, ce rapport à la mort. Comme 
un espèce de soutien, et de rapport au changement qui n’était pas 
du tout le même que le mien. C’était très inspirant... et en même 
temps c’est très compliqué à verbaliser. Il m’a parlé du rapport à la 

mort et à la destruction, tout ça sans le dire avec des mots d’une 
clarté folle... et ça j’aime beaucoup... s’il y a une perspective autre 
qu’humaine, elle n’est pas forcément traduisible dans des termes 
clairs, simples et univoques. C’est cette opération des sens qui 
fait que ce que tu ressens n’est plus immédiatement du froid, ou 
du chaud, ou une couleur, mais c’est déjà quelque chose de plus, 
qui est unifié avec d’autres sensations, d’autres impressions. Ce 
n’est pas juste des notes éparpillées sur un piano, c’est déjà une  
composition. Et en même temps, ce n’est pas une composition 
facile à écrire sur la portée humaine. »

ET LA PARTICIPATION 
DES NON-HUMAIN·ES DANS 
LE LICHEN ALORS ?

Autant dire qu’avec toutes ces expériences inattendues, ces 
liens qui s’affinent, ces perspectives qui s’élargissent, nous avons 
été bien remué·es, et surtout renvoyé·es à une humilité souvent 
manquante chez nous humain·es. Comment faire collectif avec 
ces Nhami·es, avec lesquel·les nos relations sont balbutiantes  ? 
Comment prendre le temps, faire de l’espace à ces êtres dans nos 
réunions humano-centrées, chronométrées, aux ordres du jour 
trop denses ? Combien de temps avons-nous passé à palabrer, 
nous souvenant à la dernière minute que nous avions oublié les 
Nhami·es ?

Une fois, un Nhami a porté sa voix en allant contre une décision 
qui semblait convenir aux humain·es présent·es : Philippe a 
entendu clairement en lui des points de vigilance de la part de son 
Nhami. Cela a amené tout le monde autour de la table à chercher 
comment prendre en compte cette voix et à affiner et modifier 
la décision à prendre. Cette expérience a été marquante, actant 

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 1918

que nous étions prêt·es à vraiment les prendre en compte et à 
faire bouger nos lignes. Notre curiosité nous pousse à espérer une  
prochaine situation comme celle-là, pour éprouver notre capacité 
à aller vers un projet multi-espèces réellement co-construit.

Et en attendant cette prochaine occasion, nous constatons que 
parfois, il n’y a simplement rien : pas de réaction, pas de ressenti 
quand nous les interrogeons. Peut-être est-ce leur manière de 
dire qu’ils·elles ne se sentent pas concerné·es, ou que la question 
n’est pas bien posée... peut-être est-ce aussi notre incapacité à 
entendre ou à voir ? Plus souvent, nous recueillons des informa-
tions. Ils·elles nous disent la plupart du temps (et toujours avec 
une grande bienveillance)  : «   Ne vous précipitez pas, écoutez  
simplement, tout cela n’est pas si important, riez et amenez de la 
joie, ne vous prenez pas la tête, cela est. »

Merci à vous les Nhami·es, merci de nous apprendre qui vous êtes, 
merci de nous montrer qui nous sommes.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 2120

LA 
CONTROVERSE 
MULTI-
SPÉCIFIQUE, 
VERS UNE CONCERTATION 
AVEC LES NON-HUMAINS

par Myriam Ouddou

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 2322

La controverse multi-spécifique est une méthode co-créée 
par certain·es membres du Lichen à l’occasion de la première  
résidence du collectif (mars 2022, La Maison Composer, Saints 
en Puisaye). C’est une mise en pratique, un «  éprouvement », de 
théories philo-politico-juridiques autour du droit des écosys-
tèmes et des outils de représentation de leurs intérêts propres. 
C’est une tentative pour vivre, ne serait-ce que très imparfaite-
ment, une écologie perspectiviste, par opposition à une écologie 
anthropocentriste de la préservation ou de la compensation.  
Il ne s’agit pas, ici, de préserver ou protéger une espèce, il s’agit de 
négocier et faire converger des intérêts multiples partageant un 
même espace de vie.

La controverse est un atelier de travail, qui peut accueillir du 
public (entre vingt et cinquante personnes), qui se déroule sur 
une durée courte de 2h30 et suit un processus en 7 temps – de  
l’accueil des participants, à la phase de co-construction de  
propositions concrètes avec les représentants des groupes  
d’intérêts humains et non-humains1. 

UNE COMBINAISON D’OUTILS 
ET DE SAVOIRS POUR REPRÉSENTER 
LE VIVANT HUMAIN ET NON-HUMAIN

La méthode s’appuie sur deux hypothèses : 1) Pour appréhender 
la complexité des interdépendances au sein du vivant, nous avons 
besoin d’outils faciles à prendre en main, voire déjà éprouvés dans 
les processus classiques de concertation entre humains.  

1     On trouvera une description complète et précise de la «controverse 
multi-spécifique» dans la partie «fiche méthode» de la présente 
revue. Voir page 93.

2) Si la science moderne et la pensée rationnelle n’ont pas réussi 
à enrayer l’effondrement du vivant (voire, diront certains, qu’elle 
en est la cause), la défense de ses intérêts peut, doit, passer 
par d’autres processus allant au-delà du mental  : l’écoute des  
ressentis émotionnels, du corps et de l’intuition.  La controverse 
s’appuie donc sur des processus et outils de concertation simples 
qui s’inspirent de dispositifs existants : jury citoyens2, et outils de 
design de service public, en y associant des outils nouveaux – ou 
du moins étranger aux pratiques de concertation - la connexion 
sensible au vivant.  

•	 En cela, la controverse est également une tentative de réorga-
nisation de la hiérarchie des savoirs. La science moderne y a une 
place importante, évidemment, mais la connaissance sensible3 
également, le savoir empathique, la fabrique artistique, la  
fabrication des légendes, les images immédiates, les intuitions, 
etc. La méthode proposée invite à croiser toutes ces formes 
de savoirs dans une sorte de syncrétisme épistémologique.  
Dit autrement, nous recherchons le mélange audacieux des 
manières de connaître pour représenter des intérêts qui, de 
toute manière, nous échappent certainement. Ce qui compte 
dans la représentation, ce n’est pas sa justesse, c’est «  l’effort 
vers ». C’est l’effort, joyeux et honnête, pour «  se mettre à la 
place » de l’autre qu’humain.

2     Assemblées temporaires visant à co-produire des recommandations 
sur un sujet de politique publique.

3    Constitution de savoirs qui reposent sur des informations qui dé-
passent l’approche scientifique, comme des ressentis et des 
intuitions, eux-mêmes captés ou produits par nos sens et nos 
intelligences situationnelle, émotionnelle, etc. Cette forme de 
connaissance a souvent été présentée comme inférieure par rapport 
à la connaissance guidée par la raison ou objective.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 2524

 
DE L’ART DIFFICILE DE REPRÉSENTER 

Si la représentation est au fondement de notre système poli-
tique actuel, sa compréhension et sa mise œuvre n’apparaît pas 
évidente pour autant. En effet, nous avons pu observer lors des 
expérimentations une difficulté à se détacher de ses propres 
opinions et idées pour penser à partir de la perspective d’un 
groupe d’intérêt – en particulier lorsqu’il s’agit d’humains qui  
représentent les intérêts des humains. Cette difficulté se manifeste 
par exemple par l’expression de son expérience, de ses besoins ou 
opinions personnels avec le «  je », au lieu de l’emploi du « nous » 
pour parler au nom des humains, ou encore par la difficulté à  
verbaliser que l’intérêt de l’espèce humaine est d’abord de se 
nourrir et plus largement de continuer à exister, et non de protéger 
le vivant. S’il apparaîtrait absurde d’entendre les représentants 
des végétaux exprimer que leur intérêt premier est de protéger les 
humains, il en est de même pour les humains qui défendent d’abord 
la protection des forêts devant l’intérêt de se nourrir.  

Pour faciliter l’incarnation du rôle de représentant, nous avons mis 
en place divers outils. Le récit – introduit au démarrage de chaque 
controverse – permet de libérer l’imaginaire des participants, se 
décentrer du présent et commencer à ouvrir des possibles en se 
plaçant dans un monde où le rôle de représentant des intérêts des 
non-humains existe déjà. La connexion sensible ensuite permet 
dans un premier temps de faire de la place en soi – en calmant 
ses pensées, en développant sa qualité de présence et d’écoute 
- pour, dans un deuxième temps, accueillir l’autre vivant non-hu-
main et tisser un lien avec lui.  Les participants sont invités à mobi-
liser les sens (le toucher, la vue, l’odorat etc.), à tantôt déambuler, 
tantôt rester immobile. La guidance est légère et la liberté de mise 
pour que chacun·e trouve sa manière propre de tisser ce lien. 

L’engagement verbal, quant à lui, vise à renforcer par la symbo-
lique le rôle de représentant. Il s’agit pour les participants de lire en 
silence un texte pour s’engager à représenter du mieux qu’ils/elles 
peuvent les intérêts des non-humains. Enfin, les fiches persona 
non-humaines, contenant des informations rationnelles, scienti-
fiques sur les intérêts des non-humains représentés, cherchent à 
soutenir les participants dans leur réflexion sans prétendre fournir 
des éléments exhaustifs sur la diversité des besoins et des intérêts 
des espèces composant le groupe d’intérêt. 

DÉPASSER LA CONFRONTATION 
DES POINTS DE VUE POUR CONSTRUIRE 
ENSEMBLE

S’il est nécessaire que les participants incarnent la posture de re-
présentant, tout l’enjeu de l’atelier est de favoriser le croisement 
fertile de regards autour d’une problématique donnée. Il ne s’agit 
pas que chaque groupe d’intérêt défende bec et ongle sa position 
de la manière la plus éloquente et convaincante possible. Il s’agit 
de parvenir à mettre en discussion ces intérêts pour faire émerger 
des compromis, trouver des alternatives qui ménagent les intérêts 
des uns sans desservir les intérêts des autres. 

À partir des expériences menées, quatre éléments nous semblent 
clés pour dépasser la confrontation des points de vue et créer une 
dynamique de co-construction efficace : formuler explicitement 
un problème, proposer des principes d’échange dès le démarrage 
(comme s’exprimer en tant que représentant de… ), amorcer les 
échanges autour du problème et non d’une solution, et enfin, le 
rôle du·de la facilitateur·trice, qui par sa posture, sa capacité à 
reformuler pour clarifier, à révéler les points de convergence et 
de divergence, à faire circuler la parole, s’assure que les discus-

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 2726

sions aboutissent à des propositions concrètes et à des prises de  
décisions.  « On se sent empêchés, nous manquons de place, 
il y a trop d’humains.  Nous devons nous cacher, les eaux sont 
polluées. Notre vie est difficile. Les animaux ont plein de besoins  
différents mais s’accordent sur leur besoin d’avoir plus de lieu sans 
les humains et peut-être des zones dédiées pour entrer en relation 
avec eux.» Extrait de la prise de parole des représentants des 
animaux, controverse à l’île Barbe, 2 juillet 2022.

Enfin, le temps nous a manqué. La temporalité de l’atelier, de 
2h30, ne permet pas de converger sur l’ensemble des éléments. 
Si le format court frustre par son incapacité à faire atterrir les 
idées sur des décisions, il réussit à susciter l’envie d’aller plus loin, 
de poursuivre les échanges lors d’autres ateliers, de créer des 
formats plus longs. Il nous donne l’espoir que le renversement du 
paradigme de notre rapport à la nature est possible, et facile. Que 
ce futur que nous désirons est à portée de main.  

« Les protocoles sont très accessibles, en espace public ça  
fonctionne. Le principe de la saisine est bien, c’est très concret et 
ça se prêterait bien à la logique de restitution publique. C’est très 
enthousiasmant de commencer à se projeter sur des dispositifs de 
concertation d’aménagement ou autres avec ces approches-là. » 
Matthieu, participant à la controverse à l’Ile Barbe.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 2928

L’ASSEMBLÉE DE 
LA FORÊT 
EXPÉRIMENTER, QUELQUES JOURS 
DURANT, DES MANIÈRES D’HABITER 
INCLUANT LES AUTRES QU’HUMAINS 
DANS NOS PROCESSUS DE DÉCISION

par Philippe Garcin et 
Serge Mang Joubert

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 3130

Ce matin, comme tous les matins, ils·elles sortent de leurs tentes au 
son du tambour. Le jour est encore faible, l’air déjà tiède. Soupirs, 
étirements. Gratitude pour la beauté du jour qui point.

Plus loin, quelques tintements de casseroles : l’équipe petit 
déjeuner est à la manœuvre. Serge, au porridge.
Odeur de café. Le petit déjeuner sera pris en silence.
Avant d’entamer cette journée, aller saluer notre nhami·e : cet être 
de la forêt que chaque binôme humain a choisi pour échanger 
en trinôme, et guider ses journées en gardant en conscience les 
autres qu’humains.

La journée, justement, verra une succession de temps en plénière, 
d’ateliers du sensible pour explorer des méthodes de connexion 
avec les autres vivants, et de temps off.

— Et sinon, c’est quoi une Assemblée de la forêt ?!
— C’est une expérience de quatre jours, en forêt, où des humain·es 
explorent comment «  faire société » entre eux et avec les autres 
espèces vivantes du site (les «  autres qu’humains »). 
— Heu … concrètement, comment ça se passe ?
— Ça se passe en forêt ! Haha ! Et ce n’est pas facile d’en trouver 
une assez grande pour nous accueillir sans trop perturber la vie 
des êtres qui la constituent, surtout en période de sécheresse et 
de danger de feu. Parce qu’on va camper en autonomie et que 
nous sommes 20 à 40 personnes. Des familles, des solos. Tout le 
monde est bienvenu. Chacun vient avec sa nourriture à partager 
et son envie d’explorer.
— Ouais. Genre camp scout, quoi ! 
— Un peu. Mais le déroulé est construit sur place. Et surtout, 
l’intention est différente.

 

L’intention des Assemblées de la Forêt 2021 et 2022 consistait  
à explorer, par l’action, la question « Comment faire société, entre 
humain·es et autres vivants, au cœur d’une forêt ? »
La proposition est qu’un groupe d’humain·es entre en connexion 
avec les vivants d’une forêt et s’entendent pour s’y installer et vivre 
en harmonie pendant 4 jours.

Nous pensions a priori, que ceci supposait que le groupe humain 
se mette d’accord pour savoir comment entrer en relation avec les 
autres qu’humains, puis de décider ensemble des règles du « bien 
vivre ensemble », enfin de vivre des expériences de relation entre 
espèces pour connaître leurs prérogatives et aménager nos 
espaces de vie et nos temps de séjour dans ce respect.

A PRIORI …

… Parce que, dans la réalité des deux séjours (août 2021, 35  
personnes et juillet 2022, 22 personnes), nous avons tâtonné, 
lâché prise, appris… 

Quelques membres du Lichen avaient prévu des temps et des 
méthodes de travail en intelligence collective issus de leur  
expérience professionnelle … plutôt urbaine …

Or, en 2021, nous avons appris que la manière de faciliter la 
constitution du collectif ne fonctionnait pas comme  en ville. En 
forêt, la phase d’inclusion ne se fait pas du tout de la même façon 
qu’en salle. Idem pour la phase d’organisation (programme, rôles, 
règles…). Dans ces espaces vivants, une fois les noyaux fami-
liaux en sécurité (correctement installés dans la forêt), les cœurs 
s’ouvrent plus vite, et le principe de co-responsabilité coule plus 
naturellement de source. Comme si la forêt aidait chaque individu 
à grandir, et donc à prendre mieux soin de lui et du collectif. Plus 

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 3332

besoin alors d’accords de groupe, de décisions par consentement, 
avec des objections qui durent des heures et des discussions sur 
des points de détail qui plombent toute l’énergie et font grossir les 
émotions de peur et le besoin de contrôle. Il aurait donc fallu faire 
totalement autrement. 

Au bout de la première matinée, le groupe était cuit, et n’aspi-
rait plus qu’à une seule chose : que ça commence vraiment ! Que 
nous allions rejoindre les enfants, qui, eux, avaient tout compris, 
et étaient dans le jeu et dans la joie, en réelle connexion avec la 
forêt, collés pour le coup à l’intention de cette expérimentation de 
4 jours… 

Quand je tombe, j’apprends au moins aussi bien que quand je 
réussis. Apprentissage, donc !

 ET, QU’AVEZ-VOUS DONC VÉCU, AVEC LES 
AUTRES QU’HUMAINS ?

Nous avons été comblés sur le fond. Le cercle mémoire, qui  
récoltait les résultats de cette exploration, est reparti chargé 
de cadeaux. Pas moins d’une vingtaine de méthodes différentes 
ont été expérimentées pour tenter d’entendre la voix des autres 
vivants du lieu. 

Quelques exemples : les constellations systémiques, des ap-
proches énergétiques, l’utilisation de baguettes coudées,  
l’intuition simple, la sylvothérapie, la pleine conscience, « vis ma 
vie de … », etc. Voici ce que retient un participant de la méthode 
du trinôme : « On est sur la bonne voie. Je ressens ça fortement. 
Notre trinôme «  nhami  » n’a pas cessé de nous soutenir, en se 
moquant légèrement d’abord, avec une forme d’indifférence, 
ou en ayant peur de moi et de mes craintes, puis en nous soute-

nant pleinement, en accueillant nos demandes. Nous pûmes nous 
appuyer l’un sur l’autre quand cela fut nécessaire, en convoquant 
notre nhami par la pensée ou par l’intuition. La relative absence 
du trinôme dans les exercices collectifs, que j’ai d’abord regrettée, 
me fut assez agréable finalement : ce trinôme préserva quelque 
chose de l’intime dans ce grand collectif. »

Nous avons aussi pu voir ce que nous n’avions pas encore réussi à 
faire, notamment prendre vraiment en compte les voix des autres 
vivants dans nos décisions en plénière ou dans les cercles. 
«  Il n’y a pas besoin d’être chaman niveau 8 ou Yogi ceinture 
noire pour pouvoir agir et penser avec les intentions, pensées, 
intérêts des autres-qu’humains. Les exercices où on laisse libre les 
« manières de se connecter au vivant » fonctionnent très bien. Plus 
largement, cela fait signe vers une forme de simplicité à trouver. 
Par exemple, pour l’installation de l’espace cuisine, en 2021. 
Quelqu’un a proposé de demander l’avis des autres qu’humains 
présents sur le site que nous avions choisi. Nous étions 6, chacun 
s’est connecté à sa manière à des autres-qu’humains (notamment 
par des ressentis dans le corps, par des intuitions, par une “petite 
voix intérieure”...), puis nous avons fait un tour des expressions. 
Nous étions 6, 6 d’accord sur la volonté du Hêtre ou celle du tas 
de bois. 

Une des clés, c’est qu’aucun humain·e ne cherche à imposer aux 
autres humains sa propre « traduction » de l’autre qu’humain. Plus 
encore, une des clés de nos processus c’est de tenir un cadre qui 
empêche certains humains d’imposer leur traduction. Pour le bien 
de la traduction globale, inter-subjective. »
C’est, probablement, une des clés de fonctionnement du « conseil 
constellatoire de tous les êtres » : les accompagnant·es ne laissent 
pas se former de “tunnel” de parole. Ils ou elles veillent à une ré-
partition riche de la traduction, ainsi qu’à des paroles brèves :  

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 3534

en général les autres qu’humains semblent être synthétiques dans 
leur expression.

Ce processus, très engageant, constitue une adaptation des 
constellations systémiques (ou familiales) qui inclut les autres 
qu’humains. Nous partons d’une problématique définie (par 
exemple : « Comment régénérer cette parcelle de forêt attaquée 
par le scolyte  ?  »). Dans un espace dédié, chaque personne 
entre après avoir été choisie par un autre qu’humain pour le·la  
représenter. Une série de tableaux s’enchaînent alors, qui  
permettent de décrire la situation actuelle des acteurs du système 
concerné, puis ses évolutions jusqu’à un état futur acceptable. 
Les participants expriment ce que l’autre qu’humain qu’ils ou elles 
représentent considère utile pour la problématique. Après ces 
temps, les humain·es traduisent les expressions qu’ils·elles ont 
perçues en recommandations pour l’apporteur de la question.
Dans ces méthodes, une autre clé consiste à s’entraîner à mettre 
de côté son mental d’humain, pour se laisser incorporer par un 
autre qu’humain.

Un exercice simple pour cela, c’est le jeu «  Vis ma vie de…  »…  
de hêtre, de loup, de ruisseau… Sur la base des connaissances 
éthologiques de l’être choisi, chacun est invité à se comporter 
comme lui. C’est très joyeux de courir en meute de loup, de se 
gorger d’énergie du soleil comme le hêtre, d’accueillir des poissons 
comme le ruisseau. Ouverte à tous les âges, cette méthode nous 
ouvre à des ressentis nouveaux qui sont enthousiasmants.
Pour autant, nous restons au « niveau maternelle » concernant ces 
aspects-là, avec des réflexes qui sont loin d’être acquis.
Concernant, par exemple, les trinômes  : il n’est pas spontané 
pour tous de parler à un non humain, de prendre son avis avant 
de décider, de l’écouter comme un ami bienveillant. C’est pourtant 
enrichissant et très joyeux !

Enfin, en 2022, nous avons appris la nécessité d’être plus clairs 
sur notre intention et dans notre communication. Des partici-
pant·es sont venu·es vivre un « stage » d’immersion en forêt, alors 
que nous pensions leur avoir proposé de co-élaborer un séjour de 
connexion entre humain·es et autres qu’humains… Et les êtres de la 
forêt n’ont joué aucun rôle dans cette affaire entre homo sapiens !

NOUS AVONS DONC CLARIFIÉ NOTRE 
INTENTION, POUR 2023

Ce sera «  Expérimenter collectivement de nouvelles manières 
d’habiter un espace vivant en incluant les autres qu’humains dans 
les processus de décision ».

Quelques témoignages de participant·es (personnes extérieures 
au Lichen) pour finir : 
« C’étaient les plus belles vacances de ma vie », « J’avais fini par 
désespérer de l’humain, et là, je repars pleine d’espoirs et d’amour, 
merci de créer de tels espaces », « C’est tellement précieux ce que 
vous faites, surtout en ce moment », « J’étais venue me réconcilier 
avec les autres vivants, et pour finir, c’est avant tout avec l’humain 
que je me suis réconciliée ».

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 3736

LE LABO-
RATOIRE DES 
ATTACHEMENTS

par Pascal Ferren

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 3938

C’est évident. Il faudrait simplement étendre la souveraineté 
actuelle jusqu’aux entités naturelles1, simplement « faire entrer la 
nature en politique  »2, simplement sortir de l’anthropocène, du  
naturalisme étroit et de la modernité extractiviste pour entrer 
dans un monde perspectiviste3. Il suffirait de rebâtir toute une 
ontologie sur une croyance collective devenue instantanément 
viscérale : nous faisons partie d’un entrelacs de vivant·es proches 
avec qui nous sommes factuellement «  attaché·es  » et avec  
lesquel·les nous évoluons.

Puis nous sortons de chez nous. On éteint France Culture et on 
ferme Le regard du jaguar4. On observe alors la continuité du 
monde anthropocène extractiviste. Dans mon village, on tire les 

1     Voir le rapport des Auditions vers un Parlement de Loire : « Le fleuve 
qui voulait écrire », mis en récit par Camille De Toledo, Les liens qui 
libèrent, 2021. Le Laboratoire des attachements dont il est ici ques-
tion s’est tenu dans le même temps que ces « auditions » et, d’une 
certaine manière, en réaction à leur succès conceptuel.

2    Titre d’une conférence de Philippe Descola, Collège de France,  
Colloque de rentrée 2017.

3    J’utilise le concept de « perspectivisme », que j’emprunte aux  
anthropologues Eduardo Viveiros de Castro et Tânia Stolze Lima, 
pour désigner une manière de penser dans laquelle le monde se 
compose, non pas de sujets et d’objets, de Nature et de Culture, 
mais d’une somme (infinie) des perspectives incarnées entre  
espèces vivantes. On aurait aussi bien pu parler, comme Philippe 
Descola, d’Animisme, ou, comme Glenn Albrecht, de Symbiocène.  
La différence entre ces concepts n’est pas utile pour le propos ici 
développé. Voir Eduardo Viveiros De Castro, Métaphysiques  
cannibales. Lignes d’anthropologie post-structurale, Presses  
Universitaires de France, 2009.

4    Eduardo Viveiros de Castro, Le regard du jaguar. Introduction au 
perspectivisme amérindien, traduit par Pierre Delgado, Éditions  
la Tempête, 2021.

pigeons à la carabine à cause des salissures qu’engendrent leurs 
déjections sur les « monuments historiques ». À l’été, on interdit 
l’arrosage des jardins tout en permettant le remplissage des 
piscines privées. Pour le loisir des yeux et la nostalgie des bate-
liers, on massacre une prairie alluviale millénaire en y injectant du 
béton sur près de sept mètres de profondeur. Etc. Etc. Etc.

Surtout, on peine à trouver les intermédiaires. Tout se passe 
comme si nos livres et nos podcasts nous offraient un refuge 
utopique où l’on ne voyait plus ce qui se joue sous nos yeux. Mais 
qu’y a-t-il entre un projet d’écocide et un rêve perspectiviste ? La 
lutte armée psychédélique des mésanges et pinsons d’Alessandro 
Pignocchi ? Comment pourrait-on incarner non pas tant le monde 
d’après, qui sent la chimère permettant de nous gaver du monde 
présent, mais au moins un monde un peu plus juste ? Un monde 
où, à certains endroits, et d’une certaine manière, on est capable, 
avec nos frères et sœurs vivant·es, de bâtir des petits bouts de 
terre depuis nos attachements.

Lassés autant des nouvelles du monde anthropocène que des  
prophètes d’un autre monde, nous choisissons de rester chez nous, 
ou autour de chez nous, dans « notre milieu », pour tâcher d’explo-
rer ces fameux attachements entre humain·es et non-humain·es 
et de voir, à partir d’eux, ce qui s’ouvre. Nous tentons de construire 
l’inverse d’une prospective. Une enquête depuis le pas de porte, 
en nous et juste auprès de nous. Avec quoi je suis attaché·e  ?  
Et ce avec quoi je suis attaché·e, à quoi est-il attaché·e ? Comment 
qualifier ces attachements  ? Peut-on entendre des messages, 
des directions pour l’action ? Peut-on, à partir de cette enquête, 
diriger notre manière d’être au milieu ?

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 4140

CONSTRUIRE UNE EXPÉRIENCE

Au printemps 2021, sur la Presqu’île de Berthenay, à la Confluence 
de la Loire et du Cher, on réunit ainsi une quarantaine de personnes 
pour une expérience collective. Ce « laboratoire des attache-
ments » est, comme son nom l’indique, un laboratoire : un espace 
où l’on réduit le réel à quelques unes de ses composantes pour 
observer des interactions et en tirer des apprentissages. Prenons 
3000 m², une maison habitée – la mienne, celles et ceux qui l’ha-
bitent, trente-cinq humain·e·s volontaires et un week-end.

Convoqués le vendredi soir sur le lieu de l’expérience, le groupe 
vivra ensemble quarante-huit heures d’exercices empruntés à 
différentes traditions de connaissance sensible (psycho-géo-
graphie, éco-psychologie, danse, soin symbolique, shirin-yoku, 
géo-biologie, etc) et tentera, à partir de ce parcours, de formuler 
des avis, des directions, des conseils, à destination des humain·e·s 
vivant ici. Autant de traductions possibles, incertaines et impar-
faites - comme toute traduction - des perspectives du lieu habité.
Chaque participant·e est notamment invité·e à entrer en relation 
privilégiée avec un être du lieu plus ou moins composite5 : un arbre, 
un élément symbolique, la barrière, le vent, une plante, l’eau d’ici, 
etc. Les participant·es cherchent à « entrer en souci pour » leur 
binôme autre qu’humain·e, à vibrer avec, à focaliser de l’attention, 
à se mettre à sa place, à le·la sentir et la·le ressentir.

5    Considérant l’entrelacement fondamental du vivant, il s’agit de 
considérer que la limite d’un « être » comporte de l’arbitraire. Hors 
de l’immense royaume des archées et des bactéries, les êtres vivants 
sont des composites, des entités composées de plusieurs dizaines, 
centaines, milliers, millions, milliards, millions de milliards (pour un·e 
humain·e par exemple) d’êtres vivant·es.

Le laboratoire aboutit à un « conseil de tous les êtres »6, issu des 
cahiers d’exercices offerts par la tradition éco-psychologique 
nord-américaine et adapté pour l’occasion par Serge et Lara 
Mang-Joubert. Via quelques consignes ainsi que la confection et 
le port de masques et autres costumes, chacun·e est amené·e à 
s’exprimer depuis l’entité autre qu’humaine de son binôme. 

Cette cérémonie est dirigée vers un «  souci d’administration du 
lieu » : qu’est-ce que la combinaison de ces trente-cinq efforts 
humains de représentations de l’autre qu’humain·e est capable 
de conseiller aux humain·es qui vivent ici ? Il s’agit de traduire en 
paroles et actions potentielles la qualité de trente-cinq attache-
ments.

LES RÉSULTATS DE L’EXPÉRIENCE

Le Laboratoire des attachements se referme sur une invitation à 
dire ce que chacun.e conseille aux humain·es d’ici. C’est cette col-
lectivisation des possibilités d’actions qui permet, nous le parions, 
de construire autre chose qu’un souci personnel, qu’un dévelop-
pement de l’individu isolé. C’est ce partage et ce mélange, cette 
constitution d’une expression d’ensemble, qui fait signe vers une 
politique perspectiviste de l’espace.

Certain·es ressentent le besoin d’exprimer leurs souffrances pour 
la terre. Malgré nos tentatives pour diriger l’attention vers l’action 
collective et l’administration du lieu, plusieurs semblent rester 
collé·es – pardonnez-moi l’expression – à leur tristesse. Signe 
de l’acuité de la pensée éco-psychologique de Joanna Macy  :  

6    Cf. Joanna Macy, John Seed, Pat Fleming, Arne Naess, Dailan Pugh, 
Thinking Like a Mountain: Toward a Council of All Beings,  
New Society Publishers, 1988.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 4342

nous agirons depuis nos attachements au vivant lorsque nous 
aurons suffisamment pleuré.

Les autres offrent des réponses multiples et curieuses  : « Soyez 
prudents avec telle plante  », « l’indigène c’est celui qui fait  »,  
« y a un problème avec la clôture », « tel espace souffre d’une mé-
lancolie maladive », « plantez ici comme l’ancêtre déraisonnable 
qui plante des oliviers dont il ne verra pas les fruits », « habitez 
sans savoir mais en acte irraisonnable d’amour, projeté entre vous 
et à côté », etc. 

Quand bien même, pour ma femme et moi, leur propos sont 
toujours clairs et signifiants, certain·es participant·es disent ne pas  
comprendre ce qui s’expriment à travers eux·elles. Cet étrange 
phénomène se déroule comme si ces humain·es, invité·es pour 
l’occasion, étaient pleinement devenu·es, temporairement, les  
véhicules d’une « pensée du lieu » qui les transperçait. 

Notre maison, confrontée très récemment à la naissance et à 
la mort (ce que les participant·es ignoraient – nous n’avions  
nous-mêmes pas pensé que cela pût être un élément détermi-
nant), est lue comme un endroit de passage, de transmission entre 
générations d’humain·es. Ce que l’ensemble des propos semble 
mettre en lumière tourne autour du rôle des humain·es attaché·es 
dans un espace entrelacé. Au lieu de nous déresponsabiliser dans 
une forme de « laisser-faire », les retours semblent nous encoura-
ger à agir, à confondre joyeusement notre amour de famille dans 
l’amour du lieu. En surgit une envie de réparer la plus petite des 
parcelles du monde, comme si notre vie en dépendait, comme on 
aime un enfant. Avec ce que l’inconditionnalité de l’attachement 
nous fait faire de superbe et ridicule. Sans opposition, ni stylis-
tique ni radicale, entre être ici et faire ici. 

AU-DELÀ DES « CONSEILS » 

Au-delà de ce que l’on peut retenir de ce laboratoire situé à  
Berthenay, en 2021, on s’interroge sur le sens même de l’ex-
ploration collective des attachements entre humain·es et non  
humain·es. Que peut-on espérer trouver au terme de cette  
exploration  ? S’agit-il bien, comme nous l’avions postulé de 
manière très littérale, de « conseils » (comme si le cerisier, forme 
arboricole de l’employé de jardiland, allait planifier un aména-
gement du jardin)  ? Ou bien s’agit-il, plutôt, d’une expérience  
collective permettant de malaxer l’épaisseur de nos consciences 
des attachements ? 

Comme si, ayant fait l’effort d’entrer en attention pour ce dont 
nous sommes dépendant·e·s, pour le continent de nos attache-
ments, ayant fait l’effort d’entrer en souci pour les sphères non 
humaines qui nous constituent, et renouvelant cet effort, en le 
partageant avec d’autres, on instituait l’entité vivante, le milieu 
de vie complexe et composite. On donnerait ainsi valeur à ce qui 
se joue, d’affectif et de nécessaire, entre nous et le milieu. Et on 
se rendrait capable d’agir depuis cette valeur incarnée. D’une 
certaine manière, on jouerait à l’exploration des attachements 
pour instituer notre milieu de vie en raison d’agir.

EXPÉRIENCES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 4544

réflexions
02 Cette deuxième partie, toujours rédigée par des 

membres du Lichen (c’est le cas de l’intégralité 
de cette revue), ouvre sur des analyses 
et réflexions, moins ancrées sur des expé-
riences directes mais qui y font références 
et prolongent leurs intentions.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 4746

SUBJECTIVER 
LES SAVOIRS 
NATURALISTES
RÉAFFIRMER 
LES ATTACHEMENTS 
COMME CULTURE PRATIQUE 
DE RÉSISTANCE

par Roxane Schultz

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 4948

LUTTER CONTRE L’IDÉOLOGIE DE 
LA MODERNITÉ ET SON ÉCOLOGIE 
GESTIONNAIRE

Depuis le mouvement des enclosures1 qui démarre dès le XVIe 
siècle en Angleterre, l’éradication des communs n’a fait que se 
répandre et s’accélérer - tant sur le plan géographique que dans 
les différentes dimensions de l’organisation sociale. Le passage 
d’une société de subsistance à une société mercantile « où tout se 
paie », s’est fait au prix de l’accaparement des terres via l’expro-
priation, puis la privatisation et l’exploitation des ressources, des 
femmes et des hommes, et du vivant. 

Dans ces conditions, dès la fin du XVIIIe siècle, l’ère industrielle 
vient bousculer l’organisation des luttes sociales en devenant un 
faire-valoir d’émancipation aussi bien pour les représentants de 
la bourgeoisie que pour ceux des mouvements populaires. Porteur 
de l’espoir d’un partage des richesses produites, ce projet de la 
modernité alors perçu comme libérateur, repose pourtant sur un 
rapport de maîtrise - voire d’emprise - sur ce qui nous entoure. 
Or celui-ci n’est possible qu’en renforçant le détachement avec 
le milieu que nous habitons, qui nous façonne et nous situe. Bien 
plus qu’idéologique, ce détachement moderne a constitué une 
véritable entreprise d’extermination - au-delà des moyens - des 
pratiques et savoirs terrestres qui constituaient pour les paysan 
nes, les classes populaires, les femmes,... le cœur de cultures de 
subsistance plurielles et vivantes à l’échelle des territoires.

1       D’abord spontané puis institutionnalisé, ce mouvement consiste 
en une privatisation massive des terres auparavant collectives, au 
détriment des salariés agricoles et des petits paysans propriétaires, 
dont ces privatisations entraînent la paupérisation.

« Le cynisme connaît le prix de tout mais la valeur de rien. » Aujourd’hui, en France, les modalités du rapport à la nature et au 
vivant sont les dignes héritières de ce projet moderne. En séparant 
les activités humaines de leur milieu, nous sommes réduits à en 
avoir une approche largement dualiste : d’un côté des espaces à 
exploiter, et de l’autre des espaces à préserver. En effet, l’exploita-
tion sans limite des biens communs et naturels a contribué à l’idée 
que les activités humaines ne pouvaient qu’altérer la nature, dans 
son fonctionnement propre. Ainsi, pour protéger la nature, il s’agit 
avant tout de la préserver, c’est-à-dire de la préserver de nos 
activités. C’est donc encore de maîtrise dont il est question, une 
maîtrise qui confine la préservation du monde vivant aux sphères 
administratives et scientifiques, et qui esquisse les contours 
d’une certaine forme d’écologie gestionnaire, bureaucratique et  
déconnectée des territoires. 

L’idéologie de la compensation (carbone, biodiversité, etc.) 
incarne à merveille cette écologie gestionnaire. C’est aussi en son 
nom que le capitalisme financiarisé façonne « une nature-service 
qui soit aussi standardisable, quantifiable et monétarisable que 
ne l’était la nature-ressource du capitalisme industriel ; une nature 
aussi flexible que les marchés néolibéralisés du travail, aussi 
mobile et fongible que les capitaux financiers »2.
Pour le dire autrement, cette écologie gestionnaire est à l’image 
d’un monde dominé par les logiques économiques, un monde 
peuplé d’objets substituables, où l’on peut sans sourciller détruire 
un milieu de vie et ses habitants humains et autres qu’humains 
du moment que l’on construit ou sanctuarise quelque chose de  
supposément équivalent ailleurs (au nom de «  l’équivalence  
écologique »). 
Cette approche hors-sol n’est autre que le fruit d’une approche 

2    Christophe Bonneuil in Benoit Dauguet, Mesures contre nature,  
éditions Grevis, 2022, p. 10.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 5150

scientifique objectivante dont la rationalité libérale s’est 
construite sur l’abstraction au réel, afin d’établir les conditions qui 
permettent de produire des savoirs pouvant être pré-déterminés, 
mesurés, répliqués… c’est à dire des savoirs scalables « qui doivent 
être valables quelles que soient l’échelle et les circonstances, ce 
qui les rend aveugles à leurs conséquences »3.

Aussi, en nourrissant un rapport de commensurabilité au monde, 
cette approche contribue à nous couper complètement de  
l’expérience du monde et de ce fait d’une partie de nos capacités 
de perception et d’action sur et avec ce qui nous entoure . 
C’est donc mûs par la volonté de faire rupture avec le projet 
moderne et d’affirmer une forme d’écologie politique radicale 
et située que nous avons organisé en juillet 2022, depuis l’école 
des tritons sur la ZAD de Notre-Dame-des-Landes, un chantier 
« Reprises de Savoirs » intitulé « Activer les savoirs et pratiques 
naturalistes au service des luttes ».

Le collectif des Reprises de Savoirs - émanation des rencontres 
Reprises de Terres qui se sont tenues en août 2021 à la ZAD de 
Notre-Dame-des-Landes - a lancé au printemps 2022 un appel 
à reprendre collectivement les moyens, les pratiques et les savoirs 
nécessaires à notre subsistance et à notre condition terrestre, à 
travers l’organisation de « chantiers » spontanés et autonomes. 
Plus d’une vingtaine de ces chantiers se sont tenus partout en 
France entre juin et novembre 2022. 

Plus d’informations sur www.reprises-savoirs.org.

3       Isabelle Stengers, entretien, hors-série Socialter, Ces terres qui se 
défendent, p. 25.

LUTTER DEPUIS UNE ÉCOLOGIE 
SUBJECTIVANTE QUI RÉAFFIRME 
NOS ATTACHEMENTS

En 2012, suite à la violente opération d’expulsion César à laquelle 
ont résisté les occupant·es de la Zone À Défendre contre le 
projet d’aéroport de Notre-Dame-des-Landes, la communauté  
naturaliste4 s’organise en créant depuis la ZAD le collectif des 
naturalistes en lutte5. L’objectif est simple : mobiliser les savoirs 
naturalistes, notamment par des pratiques d’inventaires, pour 
contribuer à la lutte contre un projet délétère qui engageait la 
destruction de 2000 hectares de bocage et de zones humides 
miraculeusement préservées et, avec elles, d’une foule d’espèces 
protégées.

Avec l’abandon du projet d’aéroport en 2018, l’affrontement entre 
les mondes qui se joue depuis lors autour de la ZAD et de ce qu’elle 
représente est devenu moins spectaculaire, mais peut-être encore 
plus décisif. La compensation écologique est l’un des symptômes 
les plus parlants de cet antagonisme.

Digne descendante de ce mouvement, l’école des tritons a vu 
le jour dans le bocage début 2021. Il s’agit d’y pratiquer l’éman-
cipation politique par l’attachement au territoire, contribuer à  
l’expérimentation de nouveaux communs, de nouvelles alliances 
entre les vivants. Face aux défaillances et aux conséquences 
du détachement moderne, nous tentons de « déployer des  
expériences collectives permettant de développer des straté-

4    Les naturalistes sont des connaisseurs et observateurs de la faune et 
de la flore, professionnel·les ou amateur·es.

5    https://tinyurl.com/naturalistesenlutte

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 5352

gies d’attachement - au sens où, pratiqué de façon stratégique, 
l’attachement n’est plus envisagé comme un donné, mais comme 
quelque chose qui s’expérimente »6.

À ce titre, nous pensons que la pratique naturaliste est une pratique 
révolutionnaire en ce qu’elle permet de résister à l’attaque de la 
modernité techno-capitaliste sur les liens. Nous faisons le pari 
qu’en sortant les savoirs naturalistes des carcans dans lesquels 
les enferment les rapports des bureaux d’étude, ils peuvent, au 
contraire nourrir une écologie subjectivante, une façon d’être 
au monde qui donne la primauté aux attaches affectives, aux  
multiples liens qu’une population donnée, par ses pratiques et ses 
usages, noue avec un territoire et ses habitants autres qu’humains.
Ainsi, durant le chantier qui s’est tenu en juillet 2022 à l’école 
des tritons, nous avons tenté une composition de pratiques 
et de savoirs naturalistes comme autant de façons d’épaissir  
l’expérience collective et individuelle et d’intensifier notre  
compréhension du monde.

Il s’agissait de faire l’expérience de l’affirmation de nos attache-
ments comme puissance de résistance, dans la capacité à la fois : 
• de développer des manières d’habiter qui brouillent à maints 
égards les oppositions établies depuis plus de deux siècles entre 
les humain·es et le vivant ;
• d’enrichir dans un registre affirmatif et inventif les manières que 
nous avons de lutter.  

6    Damien Darcis, Pour une écologie libertaire, p. 20.

CONSTITUER UNE FORCE VIVE POUR 
DES ACTIONS DE RÉSISTANCE

S’il prenait place au cœur du bocage de NDDL, ce chantier a été 
conçu comme un entrelacement entre les expériences vécues 
depuis la ZAD et une mobilisation locale contre le projet d’implan-
tation d’une nouvelle station Total sur plusieurs hectares de terres 
agricoles à proximité (dans le cadre de la future expansion d’une 
4 voies). 

À l’occasion d’une demie journée avec le collectif d’habitant·es en 
lutte contre ce projet7, nous avons donc organisé plusieurs ateliers 
de partages de savoirs et de pratiques pour mettre à mal des 
« projets inutiles ». Nous avons notamment : 

• mobilisé des techniques de cartographie sensible que nous 
avons adaptées en prenant en compte la situation, c’est-à-dire 
l’environnement singulier dans lequel cette lutte s’inscrit ;
• animé un temps d’échange entre une juriste, des naturalistes et 
les riverain·es en lutte.

En nous inspirant de pratiques telles que la cartographie des 
controverses8 et  la cartographie relationnelle, nous avons proposé 
plusieurs manières de représenter une parcelle (menacée de  
destruction). Nous avons par exemple expérimenté le geste  

7    À propos de la lutte du collectif Total Ment :  
https://tinyurl.com/totalment

8    Méthodologie initiée et enseignée par Bruno Latour ayant pour but 
l’analyse des problèmes contemporains qui impliquent des savoirs 
scientifiques ou techniques, mais aussi des questions juridiques, mo-
rales, économiques et sociales. Plus d’infos : https://controverses.
org/fr/studies/; http://www.bruno-latour.fr/node/31.html

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 5554

cartographique depuis l’expérience et les interactions d’une 
espèce autre qu’humaine, ou encore par la relevé de faits histo-
riques et de souvenirs d’habitant·es pour reconstituer une mémoire 
collective et sensible.

Ainsi, à travers cette première expérience nous avons pu entrevoir 
comment des pratiques qui proposent de relier ce que l’on pense, 
ce que l’on perçoit et ce qui nous affecte, peuvent permettre de 
visibiliser les attachements en développant l’esthésie collective 
(aptitude à percevoir des sensations), et surtout à renforcer les 
liens humains au sein des collectifs — autant d’éléments contribu-
tifs de la résilience dans les luttes.

En conclusion, en reprenant les savoirs naturalistes et en propo-
sant des pratiques sensibles au service des luttes, nous affirmons 
notre volonté et la possibilité de sortir d’une approche dualiste 
imprégnée de la pensée moderne de la performance qui nous 
pousserait à mesurer la qualité d’une lutte à ce qu’elle obtient. À la 
place, nous lui préférons une approche sensible et complexe, qui 
envisage non pas le résultat de la lutte mais ses effets, c’est-à-
dire, ce qu’elle fait de nos vies et dans nos vies, la manière dont elle 
nous tisse et nous attache, au territoire, aux humains et au vivant 
qui le peuplent.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 5756

LA COMMUNICATION 
AVEC LES VIVANTS 
AUTRE QU’HUMAINS, 
DANS QUELS ÉTATS 
DE CONSCIENCE  ?

par Sabine Rabourdin

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 5958

J’ai vécu trois expériences avec le Lichen, qui m’ont amenée à 
m’interroger sur la capacité de témoigner pour un vivant autre 
qu’humain, quand on est humain. Cette relation nécessite-t-elle 
un état de conscience particulier  ?

La première expérience, je l’ai vécue comme participante, dans 
mon jardin, pour recueillir l’avis des non-humains du lieu sur un 
projet de forêt comestible. La deuxième, au Parc de la Tête d’Or 
à Lyon, comme participante d’une constellation de tous les êtres, 
afin d’entendre l’avis des non-humains sur l’aménagement du 
parc. Et la troisième, au cours de laquelle j’ai été animatrice cette 
fois, concernait un projet sur la relation corps-conscience, dans 
la Vallée de la Drôme, basé sur un regroupement de praticiens 
pour un genre de laboratoire expérimental et de diffusion à travers 
des conférences, festivals, etc. Nous souhaitions avoir l’avis 
des non-humains de la vallée pour ne pas faire un projet « hors 
sol   ». Lors de chaque atelier, une dizaine de personnes étaient  
présentes. Et des techniques différentes de connexion ont été 
proposées. À chaque fois, j’ai été fascinée par la pertinence des 
retours, et le vécu des participants. Je me suis bien sûr demandée 
si la prise de parole au titre d’un non-humain par un humain est  
véritablement possible et fiable. Mais ce qui m’a le plus question-
née, a été l’état de conscience permettant d’entrer en relation 
avec un non-humain et à s’exprimer depuis son vécu. J’ai donc 
voulu mieux comprendre quels sont les états qui permettent cette 
mise en relation.

Certains peuples indigènes expliquent recevoir directement des 
plantes leurs propriétés thérapeutiques. Il est courant pour eux de 
« dialoguer » avec des non-humains. Ma rencontre avec certains 
de ces peuples m’a amené à m’intéresser à ce genre de relations 
humains / non-humains. Pratiquant aussi la méditation depuis 
plusieurs années, j’ai la conviction qu’il est possible de percevoir 

plus d’informations que ce que notre état habituel de veille permet 
de percevoir au quotidien. Quels sont les états de la conscience 
qui permettent aux humains de capter au mieux l’avis des non-hu-
mains  ?

Mon hypothèse est que pour ouvrir le champ de perceptions,  
il faut favoriser des états où l’activité mentale des pensées est au 
repos. Pourquoi  ? Parce que les pensées sont souvent empreintes 
de jugements et de comparaison et limitent la disponibilité totale 
pour entrer en relation. Par exemple, si je regarde une plante, 
il est fort probable que mes pensées me placent en situation  
d’analyse  : elle est grande, jaune, belle, bientôt fanée, avec une 
odeur agréable, il faudrait la bouturer, elle est de telle espèce, elle 
serait mieux à côté de telle autre plante, etc. Les jugements ne 
sont pas forcément négatifs mais ils ont recours à la comparai-
son et ceci crée une distance entre moi et cet autre. Les pensées 
impliquent une distance qui fait que cette fleur est perçue comme 
extérieure et différente de moi. Dès lors, comment être disponible 
à ce qu’elle est réellement ?

Photo prise lors de la troisième expérience, dans la Drôme. Rencontre d’un 
participant avec un coquelicot.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 6160

Lorsque les pensées se taisent, la distance s’estompe. Alors, une 
connexion d’une autre nature peut subvenir. Mais comment per-
mettre cette connexion ?

Dans la première expérience, l’animateur a utilisé une technique 
de guidage basé sur les perceptions sensorielles et la visualisa-
tion. Cela a permis l’émergence d’un état de conscience proche 
de ce qui s’expérimente par exemple en sophrologie, en relaxa-
tion ou en hypnose légère. En neuroscience, on estime que cet 
état est lié aux ondes cérébrales alpha. Cet état m’a permis d’être 
plus réceptive aux informations captées par les sens, en lien avec 
l’être vivant non-humain du lieu choisi. Ensuite, pour approfondir, 
l’animateur a proposé l’écoute d’un rythme musical, qui a permis 
d’accroître la disposition à la visualisation, dans un état presque 
onirique mais lucide. Beaucoup de participants ont partagé des 
images et ressentis très détaillés. Les non-humains ont semblé 
s’exprimer à travers ces « visions  ».

La deuxième expérience a commencé par une prise de terre, 
c’est-à-dire une invitation à se poser dans l’instant, ressentir son 
corps, ses sensations, respirer. La respiration et le corps sont un 
très bon moyen aussi de ralentir le flot des pensées. Nous avons 
marché vers le lieu concerné avec la proposition d’être à l’affût 
des bruits, couleurs, odeurs, en provenance de l’environnement 
immédiat. C’est une proposition d’attention aux sensations qui 
peut se retrouver par exemple dans certains types de méditation. 
L’attention focalisée permet de se centrer, et d’avoir moins de 
pensées parasites. Il a été ensuite très facile – en tous cas pour 
moi – d’entrer en relation avec un non-humain du lieu. L’invitation 
a ensuite consisté à jouer le rôle du non-humain avec lequel nous 
sommes entrés en relation, dans une organisation avec d’autres 
vivants.

Enfin, la dernière expérience a commencé par une marche ac-
compagnée d’une respiration particulière qui donne la sensation 
d’avoir plus de clarté et de capter davantage d’informations de 
son environnement. Lorsque nous sommes arrivés sur le lieu, j’ai 
proposé (puisque cette fois c’est moi qui guidais) d’observer des 
sensations corporelles, sa position dans l’environnement, puis de 
se laisser attirer par une connexion avec un vivant autre qu’hu-
main. Chacun a cheminé jusqu’à se sentir attiré. J’ai alors suggéré 
d’être attentif au dialogue intérieur   : quels types de pensées et 
de discours  ? Mais aussi aux ressentis émotionnels ou corporels. 
Si l’intention a été posée sur une connexion avec un non-humain, 
alors ces sensations peuvent représenter des informations.
Ces différentes expériences m’incitent à penser que si nous 
pouvions cartographier avec précision les différents états de 
conscience, nous pourrions être en mesure de mieux comprendre 
comment passer d’un état à un autre et les mettre au service des 
non-humains.

Plusieurs chercheurs et traditions se sont déjà penchés sur cette 
question de la classification des états de conscience, mais avec 
des indicateurs parfois fort différents. Déjà, la définition même 
de la conscience et de ses états n’est pas consensuelle. Selon les 
disciplines qui l’étudient (philosophie, neuroscience, psychologie, 
médecine, etc.), la conscience peut faire référence à une variété 
de phénomènes. En neurosciences cognitives, les chercheurs  
distinguent le niveau de conscience du contenu de la conscience. 
Ces deux notions permettent de distinguer différents états, 
en fonction par exemple du niveau d’éveil et de la perception 
consciente. 

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 6362

Parmi d’autres critères permettant de distinguer les états de 
conscience, selon la littérature, on trouve  :

•  Le degré de focalisation et d’attention
•  Le degré de prise de recul
•  L’état cérébral : zones du cerveau en activité, niveau 

d’activité, etc.
•  La capacité à se souvenir de l’expérience vécue
•  L’intensité de la perception sensorielle et corporelle
•  Le niveau d’activité mentale
•  Etc.

Certains de ces critères sont objectifs, c’est-à-dire analysés hors 
du point de vue de la personne. D’autres ne peuvent être formulés 
que d’un point de vue subjectif, c’est-à-dire par la personne qui 
vit l’expérience. Ils n’en sont pas moins de bons indicateurs de la 
spécificité de l’état de conscience.

Qu’en déduire quant à la connexion avec les non humains, et les 
états de conscience associés ? Déjà qu’il serait utile de mener des 
études plus approfondies pour différencier ces états en fonction 
des critères listés, dans des expériences ciblées. Et cela aidera 
certainement à mieux comprendre ce à quoi les participants ont 
accès quand ils relatent le point de vue d’un non humain. 

Par exemple, si je recueille l’avis d’un arbre sur un projet d’amé-
nagement, d’où vient l’information que je perçois ? Vient-elle de 
mes cours d’écologie, de mes lectures, de mon expérience vécue 
auprès de certains arbres, de mon héritage culturel, de ce que 
m’ont transmis mes ancêtres, de tout un ensemble de perceptions 
et d’informations captées sans s’en rendre compte, disponibles 
quand on s’y connecte, un genre de cloud inter-vivants ? L’étude 
des états de conscience dans la relation avec les vivants autres 

qu’humains nous permettra certainement de mieux comprendre 
ce qui se joue dans ce genre particulier de relation. Alors, place 
aux expérimentations  !

Photo prise lors de la troisième expérience, dans la Drôme. Rencontre d’un 
participant avec un escargot.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 6564

ACCOMPAGNER 
LE VIVANT DANS 
LA RELATION 
ÉDUCATIVE

par Céline Nadaud

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 6766

MA POSTURE D’ÉDUCATRICE 

J’accompagne des individualités d’âges et de sensibilités multi-
ples, parfois avec des fragilités affectives et relationnelles, dans 
une école démocratique ou dans le cadre de la protection de  
l’enfance. 
Je parle de ma place d’éducatrice et de facilitatrice auprès d’en-
fants ; de celle qui accueille, qui ressent, qui propose, qui ques-
tionne, qui est vigilante, qui veille à l’espace.

CRÉER ET OUVRIR L’ESPACE 
AVEC LES ENFANTS ET TOUT LE VIVANT

J’aime démarrer un atelier en matérialisant un espace dans le lieu 
où nous sommes, que ce soit sur la table de la roulotte installée 
dans la clairière ou au sol dans la salle calme de l’école. Je peux, 
par exemple, symboliser les 4 directions avec des objets corres-
pondants aux éléments (air, eau, terre et feu) ainsi que le centre 
du cercle. 
J’aime aussi l’idée de convoquer la beauté  : de beaux objets 
auquel je tiens et qui sont inhabituels dans une école (des plumes 
d’oiseaux, des pierres précieuses, une bougie, ou de l’encens 
par exemple) qui suscitent l’intérêt et la curiosité des enfants et 
allument souvent des étincelles dans les yeux.
À partir et autour de cet espace, nous nous rassemblons pour  
signifier le commencement de l’atelier, déposer des petits objets 
personnels qui font le lien avec la maison, un parent ou l’atelier 
précédent, et commencer à faire groupe.
C’est aussi un espace qui ritualise une activité et un moment 
précis, avec des gestes, des objets et ma voix. Ce rituel m’aide 
à signifier le démarrage de mon atelier, à essayer d’obtenir leur  
attention et du calme pour s’écouter. 
C’est peut-être aussi quelque chose qui me rassure sur le déroulé 

de mon atelier : je définis un espace et des objets pour contenir, 
être dans du connu et m’assurer du bon déroulé. Je guette quand il 
y a trop de mouvements, de la fuite et peu d’écoute. 
Dans ces rituels, je souhaite intégrer le vivant qui nous entoure 
avec les éléments naturels et les directions par exemple, et 
le vivant à l’intérieur de nous, à travers l’écoute des émotions  
notamment. Et pourtant dans ma posture, je prends conscience 
que parfois je canalise ce vivant.
En effet, je crois encore que je suis responsable de cet espace 
vivant, riche de possibles et beau, que c’est à moi de l’alimenter 
et d’y veiller, et que c’est moi qui devrais exercer un contrôle des 
interactions entre les enfants et cet espace.
Mais, si je laisse faire et être, l’expérience me montre  que cet 
espace est riche de la présence, des élans et émotions de chacun, 
et de tout ce qui nous entoure  : nous le constituons avec tout  
le vivant et je peux laisser la place et lui faire confiance. 
Ma posture est d’accueillir les mouvements de chacun, goûter 
aussi à la souplesse de la relation, tenir le fil invisible de ce qui est 
là avec une intention, un objectif et surtout d’être dans l’instant 
présent. 
J’essaie de me laisser être, là où les enfants souvent ne se posent 
même pas la question.

AU CŒUR DE L’EXPÉRIENCE : 
SOUTENIR L’ENFANT DANS SON PROCESSUS 
DE DÉCOUVERTE DU VIVANT EN LUI 
ET AUTOUR DE LUI. 

Marcher en chuchotant, en petite meute, pour espérer voir un 
animal, apprendre à ralentir et s’approcher à pas feutrés pour ne 
pas effrayer, se mettre en condition, faire groupe dans un même 
objectif, pour s’apprivoiser, tenter la rencontre de nos énergies 
et découvrir, faire face, ressentir, accueillir le vivant, l’imprévu, le 

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 6968

nouveau. Goûter la pomme directement cueillie sur son pommier 
en apprenant à en laisser pour «  les autres  vivants  », pour une  
prochaine fois, car nous reviendrons.
Juste accompagner, de mon regard, et leur permettre d’expéri-
menter les possibles. M’autoriser à découvrir moi aussi, m’émer-
veiller, être prête à expérimenter.
J’observe l’enfant qui pose pour la première fois son regard sur 
un animal, un insecte, un terrier, une roulotte  : l’émerveillement 
souvent.
Il a parfois besoin de faire des allers-retours entre ce nouveau et 
l’adulte, entre ce qu’il ressent et ma réaction, comme pour appri-
voiser sa propre expérience, son propre ressenti. 
Nous vivons et créons ainsi ensemble, chacun à une place, des 
ponts, des allers-retours, des interactions qui nous permettent 
d’être un participant actif et sensible dans cet écosystème  
qui se crée.

MON EXPÉRIENCE AVEC UN GROUPE 
DE JEUNES ENFANTS EN MAISON D’ENFANTS

La forêt et mon expérience en Maison d’enfants (foyer de la  
protection de l’enfance) m’ont aidé à comprendre cela. 
Là où moi-même je me sentais enfermée à l’intérieur de l’institu-
tion et de la maison, j’ai expérimenté ce cadre ouvert et vivant 
quand nous sortions hors des murs et rentrions dans la forêt 
toute proche. Je vivais le moment présent avec les enfants et ils  
m’aidaient à entrer dans cet espace avec eux et tout le vivant. 
La forêt devenait mon principal partenaire (ou l’inverse) pour  
accompagner les enfants : elle était disponible, présente, plus ou 
moins accessible selon les configurations, parfois secrète parfois 
à découvert, contenante et soutenante, parfois inquiétante pour 
certains. 

Nous étions avec elle, à côté, ensemble et c’est à cet endroit 
que j’y ai vu de la coopération, de l’entraide et de la joie entre les 
enfants. Un plus grand qui devenait leader, marchant à l’avant et 
tendant le bras pour aider un plus jeune à se faufiler. Une enfant 
qui s’était trouvée un petit recoin de pierres et de végétaux,  
l’organisant, déposant ses cueillettes comme des offrandes et 
que je retrouverai allongée et apaisée dans cet espace.
Un espace où les possibles redevenaient possibles, un espace de 
respiration et de soin.

CE QUE LES ENFANTS ONT À NOUS 
ENSEIGNER DANS CE LIEN AU VIVANT

Ce que je vis et expérimente au quotidien avec les enfants c’est 
qu’ils m’aident à oser cet élan, ce vivant en moi.
Malgré leur vécu douloureux pour certains, j’observe leur capacité 
à écouter leur envie, ce qui est là, présent à eux et en eux. À oser. 
À vivre réellement, corporellement, complètement et intimement. 
Tout ce qui nous est à nous, adultes, difficile.
Ils créent à partir de ce qui est là, vivant, en eux et avec eux.

DEUX EXPÉRIENCES DU LICHEN ; 
LES ASSEMBLÉES DE LA FORÊT 2021 ET 2022

Nous étions environ 40 adultes, 4 enfants et un chien, réunis pour 
une expérience immersive en forêt pendant près de 4 jours.
Je me souviens de nos premiers cercles constitutifs pour définir le 
cadre, les valeurs et l’organisation de cette expérience.
Je nous voyais nous engluer dans ces questions pendant de longs 
moments, à peine arrivés et installés, anticipant des solutions à 
des problèmes jusque-là inexistants. Je sentais monter une colère 
en moi assise dans ce cercle, en même temps que j’observais les 
enfants et le chien à l’extérieur de cet espace, dans cette forêt 

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 7170

que nous n’avions encore que peu regardée et rencontrée.
Ils étaient là, présents, jouant, courant, vivants et c’est comme s’ils 
me montraient le chemin pour être avec tout le vivant et trouver 
une autre voie pour nous organiser. Ils découvraient, apprivoi-
saient le lieu, le sentaient sous leurs pieds, en interaction et dans 
la joie.

Ils avaient choisi un jeu pour démarrer, en offrant leurs rires à la 
forêt et aux non-humains.
Alors j’ai pris la parole et, comme un cri pour vivre, j’ai dit que le 
présent était à vivre pour honorer la vie qui nous avait peut-être 
réunis ici et que les enfants nous ouvraient la voie. Nous avons 
alors commencé vraiment à vivre avec la forêt entre humains et 
non-humains.

Ce fut le cas également à l’Assemblée de 2022, où nous nous  
interrogions sur la manière d’intégrer les deux enfants présents. Il 
a suffi de le leur demander, pour s’entendre répondre «  un cache-
cache ! » et nous retrouver plusieurs dans le jeu, la joie et davan-
tage de spontanéité avec le groupe et le lieu. 
Des corps et des arbres en mouvement, en lien, en expérimenta-
tion, ensemble. Des instants de course rapide, d’attente immobile, 
d’esquive, de contacts corporels avec un arbre, une branche, 
le sol, de contacts visuels avec ce qui m’entoure, de contacts  
sensibles. 

C’était pour moi l’occasion d’une plus grande présence sensible, 
à l’arrêt, en silence, à l’écoute, contre l’arbre qui me cache, 
consciente aussi de mon impact et de mon poids sur les herbes 
qui se couchent.

Dans ces allers-retours permanents pour contacter, sentir ce 
vivant en nous, avec l’autre humain et les autres non-humains, 

nous sommes prêts à accueillir l’ensemble qui se mêle, se joint, se 
sépare, se retrouve, est en mouvement permanent. 
Il m’est facile et agréable de le traduire aujourd’hui, avec le recul, 
et de m’être autorisée d’abord à le vivre pleinement, à participer, 
à dire « OUI » à la proposition de « cache-cache ». 
Nous savons au Lichen comme ailleurs que c’est bien cette auto-
risation à l’expérimentation sensible, au nouveau, en lâchant les 
attentes, les conventions, les croyances, qui va permettre peut-
être d’être touché, d’être en écho, en résonance, en soi, avec 
l’autre et ce qui nous entoure.

Je conclue en remerciant tous ces enfants qui m’accompagnent 
dans l’expression de ma spontanéité, de ma joie et qui m’encou-
ragent à aller avec eux dans l’expérience sensible. J’invite le lecteur 
à imaginer et créer ces espaces avec le vivant et les enfants pour 
s’autoriser l’ouverture aux possibles, entrer en résonance et vivre 
la découverte ensemble.

RÉFLEXIONS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 7372

fiches méthodes
03 Nous présentons ici quelques-unes des fiches 

que nous rédigeons afin de présenter 
et partager nos tentatives méthodologiques. 
Elles sont pensées comme des modes 
d’emplois librement utilisable.

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 7574

REPRÉSENTATION 
PAR 

LA CHAISE 
VIDE

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 7776

DESCRIPTION DE LA MÉTHODE

INTENTION 
Offrir un outil simple de représentation d’entités (vivantes, juri-
diques, composites…) situées à distance ou n’ayant pas de voix 
audibles.

USAGES
Représenter, Délibérer, Consulter, Comprendre.

FACILITÉ DE DÉPLOIEMENT1

Facile

PROTOCOLE
Cette méthode s’applique dans toute assemblée, réunion, 
cercle, ou tout autre processus d’intelligence collective. Il s’agit 
de rajouter une ou plusieurs représentations non-humaines.
Dans l’espace physique prévoir une place vide qui représentera :
	 •	 Soit une entité non-humaine déjà définie dès le 
départ (ex : l’entreprise, le marché, les clients, ou encore la forêt, 
le fleuve, la maison…)
	 •	 Soit une entité non-humaine «  variable » (ex : à 
un moment, quelqu’un représentera les oiseaux, à un autre, une 
autre personne parlera au nom des insectes)

On peut prévoir autant de places vides que d’entité variable ou 
prédéfinie, comme dans les assemblées de la Fédération Fran-
cophone de Sylvothérapie, où il y a une chaise vide pour la Fédé-
ration en tant qu’entité, et une chaise vide pour la forêt.

Ces espaces doivent être marqués par des symboles qui les 
identifient (par exemple avec des éléments rapportés de l’ex-
térieur ou des étiquettes, des dessins collés sur le dossier de la 

chaise, etc…).  Cela aide fortement les personnes qui s’y placent 
à incarner la représentation qu’elles viennent «  capter ».

Au démarrage de la réunion, préciser ce que sont ces espaces 
dédiés, ce qu’ils représentent et dire qu’à tout moment, n’importe 
qui peut venir s’y placer si iel se sent appelé·e et parler au nom 
de l’entité que cet espace représente (et si c’est la variante « re-
présentation variable », iel doit préciser au nom de qui iel parle, 
à chaque fois).

La représentation dure le temps d’une prise de parole au même 
titre que les autres à ceci près que, si besoin, la personne qui 
s’assoit peut d’abord prendre 30 secondes à une minute pour se 
centrer, pieds posés au sol et buste droit, en respirant en profon-
deur, en silence, pour « sentir » ce qui vient, avant de parler.
À la fin de de ce temps de partage « délégué », la personne se lève, 
se « dé-rôle » à sa manière (en disant par exemple : « Je ne suis 
plus la rivière, je redeviens [mon prénom]. » et en s’ébrouant  !) et 
retourne s’asseoir à sa place initiale. Les autres peuvent remer-
cier l’entité qui s’est exprimée à travers la personne, et remercier 
la personne d’avoir parlé pour elle. Attention, préparez-vous, 
parfois, ça décoiffe émotionnellement !

NOMBRE DE PERSONNES HUMAINES 
MINIMAL OU MAXIMAL 
Dans les limites d’une réunion en présentiel habituelle.

PRÉ-REQUIS ÉVENTUELS 
Les participant·es doivent être suffisamment centré·es pour 
ne pas être manipulé·es par des considérations mentales ou  
égotiques2. Un temps préalable d’éveil des sens peut être parti-
culièrement pertinent3.

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 7978

UN RETOUR D’EXPÉRIENCE : 
L’ASSEMBLÉE DE LA FORÊT 2022

DATE 
19 au 22 août 2022

LIEU 
Sourcieux-les-Mines (Rhône)

PROBLÉMATIQUES EXPLORÉES 
Prendre en compte l’avis de la forêt dans notre organisation  
collective

NOMBRE DE PERSONNES HUMAINES 
EFFECTIVEMENT PRÉSENTES 
16

VARIANTE SUIVIE
Un espace dans le cercle, dédié à représenter la voix de la forêt 
qui nous abritait, ouvert au démarrage par un petit rituel (« ce lieu 
devient la voix de la forêt »), puis fermé à la fin de chaque session, 
par un autre rituel (« ce lieu revient dans l’état où il doit être ») – 
sauf les fois où nous oublions !

DESCRIPTION DE L’ENVIRONNEMENT`
Un espace sous un chêne appelé Merlin, fort commode pour  
s’asseoir en cercle à une quinzaine de personnes

CE QUI S’EST PASSÉ
À chaque réunion, au moins une personne, parfois deux, venaient 
s’asseoir un moment pour écouter la voix de la forêt et la restituer. 
C’est devenu comme un réflexe.

CE QUE CELA A PERMIS : La forêt apportait souvent un 
point de vue nouveau sur la situation. Certaines décisions ont pris 
en compte ces points de vue nouveaux.

CE QUE CELA A GÉNÉRÉ POUR LES HUMAIN·ES 
PRÉSENT·ES : émotions, gratitude, ouverture de vue – et 
nouveauté, bien sûr !

TÉMOIGNAGES EN LIEN 
AVEC CETTE EXPÉRIENCE

MAÏTÉ
Mon intention était d’écouter la forêt, de voir s’il y avait des 
apports différents à entendre. J’ai pu ressentir la voix de la 
forêt dans laquelle nous étions. C’étaient plus des sensations, le  
sentiment de la présence de la forêt comme entité à part entière, 
l’impression du mouvement des arbres, le rythme lent par rapport 
aux rythmes humains, l’impression d’un chœur d’êtres autour de 
moi. J’ai appris qu’il est possible de ressentir des choses décalées 
par rapport à moi en faisant cet exercice. Le fait de se déplacer 
pour aller sur un siège spécifique est vraiment aidant. Le mouve-
ment dans l’espace crée la possibilité de se connecter à la forêt. 
Par ailleurs, les messages reçus amènent eux-mêmes dans une 
dimension différente de celle de nos discussions habituelles.

Je n’ai pas reçu de messages «  clairs » au sens de la communi-
cation ou de l’argumentation humaine… mais peut-être n’est-ce 
pas là le propos… cela crée justement une opportunité de se parler 
autrement.

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 8180

Le fait d’être en cercle d’humain·es est à la fois aidant et stres-
sant. Se déplacer, se mettre à la place « forêt » et tenter  
d’entendre, percevoir quelque chose de subtil alors que les yeux 
des humain·e·s sont rivés sur soi n’est pas très facile. Mais osez y 
aller, tentez, sans enjeux et en restant ouvert·es à la surprise ! 

NATHALIE
Mon intention était de prendre en compte la forêt et d’expérimen-
ter. Je n’ai pas eu le sentiment de recevoir un message, j’ai juste 
ressenti le fait d’intégrer le point de vue d’une entité vaste dans 
le temps et l’espace, dont la grandeur est vénérable. J’ai ressenti 
beaucoup de sérénité, une sensation de hauteur de vue, d’ordre, 
de simplicité qui émanait de la forêt. Cela m’a appris l’intérêt de 
m’extirper des problématiques humaines pour adopter un point de 
vue extérieur, et très étranger, plus englobant. Je me suis sentie 
faire partie du lieu, reconnue et reconnaissante. Le fait de se 
déplacer et de changer de place a de l’importance, c’est comme 
un passage en coulisses ou dans un sas pour changer d’habits, 
cela matérialise le changement de perspective. J’ai trouvé difficile 
de mettre des mots, la pression, l’attente de résultat (le message) 
m’ont un peu empêchée de goûter pleinement le moment.

C’est une méthode qui est reproductible et conviviale. Elle 
demande un temps de centrage avant. Je dirais que c’est une ex-
périence qu’il faut faire et refaire, sans attendre tout de suite un 
message clair et dicible. Ne pas hésiter si on découvre la méthode 
à ne rien dire au début. Les mots viendront peut-être plus tard.

NOTES

1        Niveau de facilité à faire accepter la méthode dans un contexte 
classique, et facilité à se l’approprier pour la proposer soi-même 
(les méthodes sont plus ou moins exigeantes en termes de compé-
tences requises pour le.la facilitateur·rice)

2       Lire à ce sujet l’article sur les différents états de conscience,  
par Sabine Rabourdin

3       L’éveil des sens est une autre méthode dédiée à mettre les per-
sonnes dans un état de réceptivité optimale, fournie dans nos fiches 
méthodes sur le site du Lichen

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 8382

DIAGNOSTIC 
DU VIVANT PAR 
L’EXPRESSION 

SPONTANÉE

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 8584



8786

DESCRIPTION DE LA MÉTHODE

INTENTION
En réponse à une problématique d’aménagement d’un territoire, 
nous explorons et transposons les besoins du vivant associés au 
lieu concerné à travers une expression collective sensible et brève.

USAGES
Traduire, Comprendre, Soigner

FACILITÉ DE DÉPLOIEMENT
Moyenne

DURÉE
1 heure 30

NOMBRE DE PARTICIPANTS
Entre 4 et 15 humain·es

RÔLES SPÉCIFIQUES
·         1 facilitateur·rice
·         1 scribe (optionnel)

PRÉREQUIS
Avoir une commande spécifique ou une décision à prendre en lien 
avec le lieu pour pouvoir interroger le lieu à bon escient.
Choisir des vêtements qui ne craignent rien, pour se sentir libre de 
les abîmer (si l’on sent l’élan, par exemple, de se vautrer dans la 
terre en grognant … On n’est jamais trop prudent !).

Accepter, simplement, de se laisser décentrer, d’être bousculé 
dans nos préjugés d’humains, dans nos ressentis et modes de  
perception du monde.

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

MATÉRIEL
de quoi éventuellement prendre des notes à la fin, pour le scribe. 
Optionnel : du rafia, pour la partie «  land art ». 

DÉROULÉ TYPE

1.   Identification d’un lieu, soit au préalable, soit sur place, 
choisir un lieu qui appelle cette méthode

2.  Intro – 10’ (si besoin)
•  Tour des prénoms, déroulé, cadre
•  Centrage en lien avec les sens1, prise de contact avec le 

lieu
3.  Détermination des besoins du lieu – 30 à 40’

•  Exploration individuelle sur le lieu à partir des sens : 
« Qu’est-ce que ce lieu a à nous raconter de son état ? Ce 
lieu a-t-il besoin de quelque chose ? »

•  Partage des ressentis, et synthèse sous forme d’une  
problématique ou d’un besoin : quelle est la question ou 
les questions que le lieu semble nous poser ?

•  Récolte sensible : chacun collecte 3 éléments clairement 
distincts sur ce site, qui se présentent à nous de façon 
évidente.

4.  Diagnostic et soin du lieu – 30 à 40’
•  Création d’un espace rituel collectif sur place, selon les 

instructions du lieu (ces instructions sont données à 
travers le ou la facilitateur·rice du processus)

•  Rappel de la problématique
•  Chacun·e dépose tour à tour chaque élément collecté 

avec une phrase pour expliquer ou pour déclamer, tout en 
prenant soin de le placer de la façon la plus juste possible 
par rapport aux autres éléments déjà déposés dans le 
cercle. L’ensemble des éléments forme une sorte de carte, 
d’œuvre, de constellation, menant au diagnostic sensible.

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 8988

•  Une fois que l’ensemble des éléments a été déposé, face 
à cette matérialisation sensible, on propose un temps  
d’imprégnation collective.

•  Puis chaque participant·e est invité·e tour à tour à laisser 
jaillir ce qui doit l’être : sous la forme d’un mot sensible 
(haïku …), d’un chant ou d’un mouvement. Ne pas retomber 
dans le langage quotidien et l’analyse de l’expérience.  
On est encore dans l’expérience elle-même, en mode  
« mon mental, t’es gentil, mais là, reste à l’écart, OK ? ».

5.  Finalisation : centrage / retour dans nos individualités et 
gratitudes pour cette exploration – 5’ (en silence)

6.  Partages des retours d’expérience et éléments de diagnos-
tic sensible qui en découlent. Un scribe note les éléments 
pour le lieu «  bénéficiaire » : « Je suis X et je préconise … 
» – 20’

ATTENTION
Dans cette méthode, le destinataire des préconisations est le lieu 
lui-même, puisque nous lui demandons son état et son besoin. 
Question encore sans réponse : comment lui faire part de nos 
recommandations en retour ? À suivre dans la prochaine revue, 
peut-être ? Ou bien toi, lecteur·ice, tu as peut-être des réponses ? 

RETOURS D’EXPÉRIENCE 
LORS DE LA RÉSIDENCE MÉTHODE 2022

DATE
30 mars 2022

LIEU
Le Moulin de Hausse-Côte, Saints-en-Puisaye 
(Lors de la première résidence méthode du Lichen)

DURÉE RÉELLE 
45’

NOMBRE TOTAL DE PARTICIPANT·ES 
5

FACILITATRICE
Aurélie Brunet

CONTEXTE
Cette méthode avait déjà été prototypée lors du Laboratoire des 
Attachements 2021 puis lors de l’Assemblée de la Forêt 2021. 
Durant cette résidence méthode du Lichen, nous avons souhaité 
l’approfondir pour en dresser une version plus structurée et réuti-
lisable.

COMMENTAIRES PARTICULIERS 
SUR L’EXPÉRIENCE
Le lieu a été choisi à partir d’un ressenti collectif négatif dans 
une zone en particulier (regroupant un cabanon à l’abandon,  
nivellement du sol particulier, grand oiseau mort au sol, passages 
escarpés, peu de lumière, la totale…) avec l’envie d’explorer da-

FICHES MÉTHODES



9190

vantage cette zone pour tenter de fluidifier l’énergie de ce lieu.
La question qui a surgi fut : « Qu’est-ce que ce lieu a à nous 
raconter de son état ? De quoi ce lieu a-t-il besoin ? »

Le temps d’imprégnation s’est poursuivi spontanément par 
un chant partagé et apaisant, et par une mise en mouvement  
collective, comme une ronde. Nous avons laissé faire ce qui 
venait  : des larmes, des mots, des gestes … C’était fun malgré le 
côté glauque du lieu, grâce au chant, surtout. 

Finalement, les préconisations ont tourné autour de : “Permettez 
à ce lieu de vivre sa vie. Les autres qu’humains ont juste besoin 
d’être laissés en paix, longtemps. Si, vous humains, voulez interve-
nir, faites-le à la marge, en lisière du lieu, pour sa beauté”.

NOTES

1      Sur ce point, voir la fiche méthode dédiée sur notre site Internet.

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 9392

CONTROVERSE 
MULTI-

SPÉCIFIQUE

FICHES MÉTHODES



9594

DESCRIPTION DE LA MÉTHODE

INTENTION
La « Controverse multispécifique1 » est une forme d’assem-
blée de vivants imaginée et mise en scène par le Lichen, afin de  
représenter divers intérêts humains et non-humains autour de 
problématiques auxquelles se confrontent territoires, collectifs ou 
organisations.

USAGES
Sensibiliser, délibérer.

FACILITÉ DE DÉPLOIEMENT
Moyenne (acceptation facile, facilitation nécessitant des com-
pétences spécifiques)

PROTOCOLE ET VARIANTES POSSIBLES
Nous présentons ici le format destiné à la sensibilisation et à un 
début de délibération, d’autres formats pour d’autres usages 
(décider, délibérer plus en profondeur, co-concevoir) ont été 
testés, ils seront présentés dans une prochaine édition.

RAPPELS PRÉALABLES
1.  Cette méthode ne permet pas d’aller jusqu’à la décision.
2.  Bénéfices

•     Une reformulation de la problématique
•       Un partage de représentations à partir d’autres points de 

  vue
•      Des propositions innovantes
•      Un moment fédérateur et «  fun » qui permet à chacun·e 

de se rendre compte que c’est possible, fructueux et 
agréable d’inclure les non-humains dans nos systèmes 
de décision

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

REVUE CYCLIQUE DU LICHEN — VOLUME 01

3.  Il est important de représenter aussi des intérêts humains, 
même si cela crée un risque de tension, à tempérer du 
moment que la tension ne se traduit pas sous la forme ha-
bituelle d’un antagonisme où le débat s’enlise (par exemple 
si les interventions de chaque groupe vire à l’invective, 
l’insulte, la déformation des propos, les reproches, etc.).  
En amont, nous aurons besoin d’identifier une probléma-
tique locale réelle ou fictive par exemple en interviewant 
les acteurs clés du territoire afin de mieux comprendre les 
enjeux, les intérêts humains et non-humains en présence et 
leurs interdépendances (ex : élus, acteurs de l’aménagement, 
militant·es, habitant·es, etc..).

         À partir de ces entretiens, nous pouvons :
•    Concevoir des fiches techniques sur les groupes d’intérêts 

représentés (humain·es et non-humains)
•    Créer un support de présentation des enjeux
•   Préparation sur place :
•   Disposer les tables en demi-cercle avec plusieurs chaises 

pour chaque table
•   Préparer des étiquettes « rôles » à distribuer aux partici-

pant·es
•   Préparer des écriteaux avec l’intitulé des groupes d’inté-

rêt à coller sur les tables de manière visible (ou, plus dans 
l’esprit, des signes distinctifs faciles à identifier comme 
des plumes pour les oiseaux)

ÉQUIPE ET COMPÉTENCES
La préparation et l’animation de cette méthode nécessitent 2 ou 
3 personnes (facilitateur·ices, animateur·ices, scribes) en vue de 
cumuler les compétences permettant de :

•   Animer un débat
•   Faciliter un temps d’ancrage et de connexion sensible

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 9796

•   Animer un groupe, avec un juste équilibre entre humour et 
profondeur

•   Mener des entretiens qualitatifs
•   Identifier les enjeux clés et leurs interdépendances
•   [Facultatif] Il peut y avoir des facilitateur·trices com-

plices dans chaque groupe d’intérêt (nombre à détermi-
ner en fonction du nombre de groupes représentés).

CONDITIONS D’UTILISATION PRÉCONISÉES
•   Accès à un espace extérieur
•   Grand espace intérieur ou extérieur selon la météo pour 

se mettre en cercle avec une acoustique adaptée

MATÉRIEL NÉCESSAIRE
Chaises, tables, paperboard et marqueurs, stylo, papier, 
étiquettes, feuilles, scotch.

 DÉROULÉ
1.      Accueil et distribution d’un rôle à chacun·e et invitation aux 

participant·es à repérer leur groupe d’intérêt dans l’espace 
(15’).

2.  Discours de bienvenue, présentation des intervenant·es, 
du contexte, de l’intention et du cadre par l’équipe (10’). 

•	 Introduction de la problématique et des intérêts en présence 
(5’) :

Ex. : «  D’habitude nous menons des débats depuis notre raison 
en restant dans le mental, ce qui nous coupe de nos corps et 
de nos ressentis et d’une dimension sensible. Cette fois-ci, 
nous vous proposons au contraire de renouer avec nos res-
sentis et émotions, en activant notre empathie, de nous mettre  

« à la place de ». Pour cela, nous allons vivre un temps d’an-
crage guidé pour activer un état de présence qui devrait vous 
permettre de représenter au mieux les intérêts de vos groupes. » 

3.  Temps d’incarnation guidée de ces groupes d’espèces 
et positionnement dans l’espace pour comprendre le  
fonctionnement du système (25’, sur le lieu concerné par la 
problématique, ou par défaut, dehors, ce qui implique de 
sortir de la salle, compter un peu de temps pour mobiliser 
tout le groupe).

•    Appel de chaque groupe d’intérêt et positionnement en 
silence des participants dans l’espace de représentation 
en fonction de la nature des espèces représentées et leur 
place dans l’écosystème.

•        Ancrage guidé permettant une reconnexion au corps, 
au souffle, aux pieds en contact avec le sol, et à tous les  
«  sens » possibles : ouïe, toucher, odorat, équilibre,  
proprioception, intuition, imagination. Cette facilita-
tion nécessite des compétences en sophrologie, pleine 
présence ou méthodes équivalentes2.

•        Enrôlement et présentation de chaque espèce ou groupe 
d’intérêt, invitation à devenir ces vivants-là, à sentir ce 
qui est visible et aussi tout ce qui se passe dans le sol. 
Ceci est valable aussi pour les représentants des intérêts 
de certains groupes d’humains.

Ex. : « Représentant·es des animaux de la rivière, je vous invite à 
devenir animaux de la rivière : regardez ce qui remue dans l’eau 
autour de vous, sentez comment c’est d’être un animal de la rivière, 
sentez le contact des courants, représentant·es des chauves-sou-

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 9998

ris, je vous invite à devenir chauves-souris : ouvrez vos ailes et 
votre radar, écoutez les échos »

•   Guidage et connexion profonde pour tous·tes 
         en même temps :

« Prenez quelques respirations pour habiter votre être ; imaginez 
comment a été votre vie depuis votre naissance en tant que cet 
être, quelle est votre histoire, les éléments marquants.... Dans quel 
état êtes-vous à ce moment ? / Silence, respirez / Quels sont les 
sons qui vous entourent ? les odeurs ? qu’est-ce que vous percevez 
? / Comment votre corps a-t-il envie de bouger, de se mouvoir 
dans l’espace ? Quels sont les mouvements qui vous viennent ? / 
Quels sont vos proches ? avec qui vous vous sentez en relation ? / 
Ouvrez les yeux / De quoi auriez-vous besoin ? Qu’est-ce qui vous 
manque ? / Qu’est-ce que vous ne voudriez pas perdre ? à quoi 
êtes-vous attaché·e ? »

•     Dé-rôlage (étape très importante pour ne pas rester toute 
sa vie une chauve-souris !)

 « Reprenez contact avec votre respiration, le sol sous nos pieds. 
Je vous invite à reprendre forme humaine : bougez les orteils 
et les doigts, les membres / ouvrez les yeux / Vous avez repris 
forme humaine, et redevenez des représentant·es humain·es de 
ces entités / Nous allons quitter le champ et former un cercle, 
prenons le temps de nous regarder et de nous reconnaître en tant  
qu’humain·es »

•   Retour en salle

4.  Appropriation par groupes (10 à 15’)

•   Débrief de ce qui a été vécu en groupe d’intérêts : temps 
d’appropriation des intérêts (si besoin via les fiches tech-
niques) par des partages des connaissances (senties ou 
lues) au sein de chaque groupe.

•   Re-énonciation de la problématique et de la question aux 
différents groupes d’intérêt.

•  Chaque groupe d’intérêt réfléchit à la perspective du 
groupe et identifie un porte-parole.

5.  Débat autour de la problématique (25’)

•   « Que ressentez-vous par rapport au projet … ? », « Quels 
sont mes besoins ? », « Quelle demande avez-vous à faire 
aux autres groupes par rapport au projet ? », … Chaque 
groupe répond à ces questions, en plénière, à tour de rôle

•  Deuxième tour : « En ayant entendu les demandes des 
un·es et des autres, est-ce que vos positions évoluent ? » 
Seuls les groupes qui ont quelque-chose à dire s’expri-
ment.

6.  Débriefing sous la forme d’un cercle de partage, en un mot 
chacun·e (5’)

PARTIS PRIS
Pour faciliter la mise en œuvre de cette méthode, nous recom-
mandons de :

•  Représenter des groupes d’intérêts communs (ex. : la 
forêt) plutôt que des espèces (ex. : les chênes) si c’est 
biologiquement pertinent.

•  S’autoriser à avoir des groupes d’intérêt hétérogènes en 
fonction des enjeux du territoire (ex. : les chauves-souris 

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 101100

et les animaux de la rivière).
•  Représenter les humains dans une seule famille d’espèce, 

dans une logique de proportionnalité des intérêts.
•  Si nécessaire, projeter la problématique dans le futur afin 

de décentrer les participant·es d’enjeux réels et tensions 
possibles autour de ces enjeux. L’idée n’est pas de tourner 
au pugilat interspécifique !

•  Au moins 5 parties prenantes représentées avec idéale-
ment 4 personnes par groupe d’intérêts.

•   Nb de personnes humaines min-max : 15 / 60
•  	Durée théorique : 1h30 à 2h

RETOURS D’EXPÉRIENCE
Voir l’article spécifique sur la controverse multispécifique : P20
D’autres formats et d’autres retours d’expériences sont téléchar-
geables sur notre site.

NOTES

1        Trouver un nom à nos méthodes relève parfois du défi. C’est le cas 
pour cette méthode, où la notion de « controverse » s’est progressi-
vement diluée dans celle de débat, d’assemblée, dans une intention 
de dé-polariser les débats, souvent ramenés aux méchants humains 
versus les gentils nonhumains. De même, le terme « multispécifique » 
nous a progressivement paru inapproprié parce que 1- il était peu 
accessible sémantiquement (ie « la controverse quoi ??? ») et 2- il 
n’était pas si juste : un collège peut représenter un groupe d’espèces, 
voire un écosystème entier, aussi bien qu’une toute petite partie 
d’une seule espèce : les petits, un arbre remarquable donné, etc…).  
Si tu as des idées de dénomination, bienvenue !

2      Sur ce point, voir la fiche méthode dédiée sur notre site Internet.

		

FICHES MÉTHODES



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 103102

complicités
04 Cette dernière partie vise à donner à voir ce qui 

nous entoure, ce qui nous inspire, ce que nous 
avons vu, ici et là, et qui nous a semblé voisiner 
avec les recherches du Lichen. Deux entretiens 
avec des artistes, très différents, explorant à 
leur manière les entrelacs du vivant et leurs 
possibilités. 

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 105104

«  DEVENIR SAUMON »
ENTRETIEN AVEC LE GÉOGRAPHE 
ARTISTE RICHARD PEREIRA DE MOURA 

par Pascal Ferren

 L’été dernier, tu tentais, tel un saumon, de remonter le cours 
de l’Aa, un fleuve côtier de l’extrême nord de la France, en 
kayak. Comment t’es-tu retrouvé à faire ça ?

Tout ceci prend sa source dans une résidence artistique que je 
menais avec une autre plasticienne pour le compte de plusieurs 
organismes publics autour des bassins-versants de l’Aa et de 
la Hem  : le PNR des Caps et Marais d’Opale qui pilotait la rési-
dence, avec le soutien du Syndicat Mixte de la Vallée de la Hem, 
du Syndicat Mixte pour l’Aménagement et la Gestion des Eaux de 
l’Aa et de l’Agence de l’eau. Une fois sur le terrain, j’ai assez vite 
eu l’impression que nous étions là pour « pacifier les débats sur 
l’eau ». J’exagère à peine. Ceci étant, il est assez courant dans 
ce genre de résidence d’inscrire les artistes dans des formes de  
médiation de territoire. Ce n’est pas tellement un problème, à la 
seule condition d’avoir conscience des forces en présence et des 
enjeux locaux.

En résidence, par l’enquête, on a bien vite découvert le champ 
hyper conflictuel des débats sur la restauration de la continuité 
écologique. Entre l’État, les collectivités, les associations de mou-
liniers, les gestionnaires des cours d’eau, les comités de défenses 
du patrimoine, les différentes associations environnementales, les 
positions sont mal comprises, caricaturées, et le débat est d’une 

impuissance à peine imaginable. Par dessus le marché, tout cela 
est fait avec trop peu de dialogue public, que ce soit ici locale-
ment, ou à l’échelle nationale. On explique ni pourquoi on restaure, 
ni comment, ni pourquoi on choisit telle ou telle option (une passe à 
poissons, une rivière de contournement, un arasement de barrage, 
etc). En tout cas, c’est la rencontre avec les acteurs de terrain qui 
m’a amené à mesurer combien la situation semblait être dans une 
impasse.

Je me suis demandé comment, en quelque sorte, rompre la stérilité 
du débat en introduisant une méta-situation : celle du saumon qui 
cherche à remonter le fleuve. Je suis géographe et je bosse dans 
le champ artistique. Ça ne m’intéresse pas vraiment de devenir 
saumon, en tant que tel, je trouve même que c’est un peu ridicule. 
Ce qui m’intéresse, c’est le territoire vivant, à l’échelle du bas-
sin-versant, que vient tracer ou révéler la perspective du saumon. 
La question de départ était toute simple  : en quoi «   devenir 
saumon  » permet d’accéder au bassin-versant ? Pour moi, la  
métaphore du saumon était une manière de susciter une attention 
à toutes les dynamiques géographiques et les formes de vie qui 
peuplent un bassin versant.

Par une hypothèse absurde, celle d’un devenir saumon, d’une 
remontée du fleuve en kayak à contre-courant, d’une aventure 
vouée à l’échec, je viens créer une occasion de rencontres, une 
autre scène du débat public défaite de ses chausse-trappes  
habituels sur la continuité écologique. La discussion tourne vite 
sur l’histoire industrielle du cours d’eau, son extrême pollution par 
l’industrie papetière, la canalisation et le réchauffement de l’eau, 
la centrale nucléaire de Gravelines qui se trouve à l’estuaire, ou 
encore l’artificialisation des sols, les options de diversification 
des cultures agricoles pour limiter l’érosion, etc. etc. Ma position 
permet de créer une chambre d’échos des positions des uns et des 
autres.

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 107106

Tu peux nous raconter comme ça s’est déroulé ?

J’ai commencé par un entraînement intensif avec les kayakistes 
du club de Saint-Omer. Je n’avais pas tellement de connaissance 
des milieux aquatiques. Ce qui est chouette, c’est la lecture de la 
rivière à cette échelle-là : être sur l’eau, non pas dans l’eau comme 
le saumon, mais néanmoins dans une relation directe. La lecture 
des contre-courants, de la correspondance – ou non - entre ce 
qui se passe en surface et sous la surface... tout cela est assez 
puissant.

Le responsable du kayak-club m’a dit : si tu ne connais pas les 
lieux et les milieux, elle va être très compliqué cette remontée. 
Ça m’a marqué parce que, justement, le saumon, lui, connaît les 
lieux. Mieux que ça même, les lieux sont inscrits dans sa physio-
logie. Il dévale vers la mer et remonte ensuite avec une extrême 
précision. D’une certaine manière, il est un peu le fleuve. J’avais en 
tête le bouquin d’Elisée Reclus Histoire d’un ruisseau dont j’avais 
retenu que pour comprendre le fleuve, fallait être un peu fleuve 
soi-même.

Outre l’entraînement physique, et franchement, c’était galère (t’as 
vraiment des muscles que tu soupçonnes pas...), il a fallu faire un 
travail important de topo et de repérage sur le terrain. Dans le 
même temps, je faisais des entretiens avec des pêcheurs sur le 
terrain, des scientifiques, des mouliniers, des techniciens de la  
fédération de pêche, ou les associations de défense du patrimoine 
bâti. Bref, il ne s’agissait pas, pour moi, de prendre position dans 
le débat préservation du patrimoine vs restauration écologique. 
Au contraire, plutôt : tenter de vivre le débat, dans ma chair, en 
quelque sorte. Les chercheurs me disaient  : pour le saumon, la 
montaison en eau douce est comme un marathon ; puis, arrivé aux 
barrages, cela devient une course de haies. Il s’agit d’enchaîner les 

deux. Quand le saumon arrive à un barrage, il DOIT passer : c’est 
inscrit dans sa physiologie. Le saumon est un poisson fascinant 
en réalité. Il faut imaginer que le saumon remonte des milliers de 
kilomètres sans s’alimenter depuis les eaux de l’Atlantique nord, 
poussé par la nécessité de se reproduire dans les eaux douces 
qui l’ont vu naître. Lorsqu’il arrive devant un barrage, ou qu’il doit 
remonter dans des eaux qui se réchauffent, il va peut-être réussir 
à passer, sauf qu’il s’épuise considérablement et que chaque 
contrainte à sa remontée le fragilise un peu plus. 

Et bien, quand je remontais, c’était pareil. C’est l’enchaînement qui 
est merdique. J’ai fini épuisé. Je suis parti du Marais de St Omer, 
qui est une sorte de premier estuaire avant la canalisation. Après, 
il reste environ 40 km à remonter. J’en ai fait presque une trentaine, 
en une semaine, avec un total de près de 100m de dénivelé. J’ai pas 
réussi à aller jusqu’à la source. J’étais trop fatigué. Physiquement, 
c’est hyper dur. Le courant est fort. Dès que tu t’arrêtes tu recules. 
Et y a les seuils, le manque d’eau par endroits... Ça te casse le 
rythme, tu débarques, tu dois contourner des terres privées, une 
industrie papetière parfois sur plus d’1 km. J’avais un chariot dans 
le coffre du kayak avec tout le matos de camping et un peu de 
réserve de nourriture. Tu comprends bien que chaque débarque-
ment est une nouvelle occasion d’échanges. C’est assez drôle et 
absurde de voir un type traverser ton village avec un kayak. Ça 
crée de belles rencontres.

 Est-ce que, pour toi, tout ça dialogue directement avec le 
courant philosophique qui réclame une nouvelle « diploma-
tie du vivant » ?

Pas vraiment... Pour moi, si il y a une interrogation sur notre condi-
tion terrestre, il s’agit avant tout de reconnaître la terre qu’on 
a sous les pieds, pas tant de se demander où il faudrait atterrir. 

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 109108

Le mieux pour faire ça, du moins, c’est mon avis, c’est parvenir à 
identifier les formes de vies, mais aussi les imaginaires à l’échelle 
du bassin versant.

La pure perspective du devenir saumon m’intéresse peu. Je lis chez 
Baptiste Morizot ou quelques autres auteurs attentifs à un nouvel 
horizon des relations humains / non-humains, quelque chose 
qui relève du romantisme. Moi, je suis plus à l’aise sur le terrain  
politique et social. Ce n’est pas le romantisme qui me porte, 
et en l’occurrence ici, la poésie du dialogue saumon / humain.  
Au contraire, ce qui me porte c’est le réalisme que ça force. Dans 
un monde où l’on pourrait mettre le conflit au centre du débat 
pour arriver à « se mettre d’accord » (la continuité écologique ne  
relève-t-elle pas au fond d’un sens quasi élémentaire ?), chacun 
s’arc-boute. Tout ça est traversé de conflits sociaux, et c’est ça 
qui m’intéresse : le jeu des positions, des instrumentalisations, des 
changements de positions, de focales, etc.

En fait, malgré la diversité des positions, je n’ai pas l’impression 
que le terrain politique puisse s’exprimer. C’est une polyphonie 
qui peine à construire une controverse. Quand j’interrogeais les 
gens, j’avais l’impression d’être d’accord avec tout  ! Ils sont où, 
alors, les points de tension ? Comment pourrait-on dégager une 
culture écologique commune si l’on ne voit même pas les points 
de conflits ? Il faut faire exister un espace politique... ou du moins 
le rendre visible. On a tenté de mettre le doigt là-dessus avec ma 
collègue dans un livre Vous qui faites la crue qui reprend toutes 
les phrases que nous avons entendues durant les quatre mois de  
résidence. 

Tu veux dire que tu ne prends pas position contre les 
barrages ?

Non, je ne suis pas sûr que la défense du milieu passe exclusive-
ment par la destruction du barrage. La manière dont on a traduit 
la Loi à toutes les échelles pareillement est une catastrophe selon 
moi. Un micro fleuve comme l’Aa n’a rien à voir avec la Loire ! Et 
pourtant, la restauration écologique des cours d’eau se traduit 
de la même manière. J’évoquais l’importance de cette échelle  
écologique du bassin-versant, mais c’est aussi une question 
d’échelle du débat public.

Faudrait des débats d’application de la loi à une échelle locale ! 
L’Aa est aménagée depuis 1000 ans. C’est un fleuve humain- 
machine, un “transformers”, qui est certes dans une bien meilleure 
situation qu’il ne l’était dans le passé avec les pollutions indus-
trielles. Cependant, dans ces conditions, l’appel à une « rivière 
sauvage » apparaît totalement hors propos et contribue plutôt 
à mon sens à cristalliser les oppositions. La continuité écolo-
gique, dans l’absolu, tout le monde est pour. Et cela me semble un 
horizon plus que nécessaire. Le problème, c’est la manière dont elle  
s’applique. Et personnellement, je tente de fuir les «  grands débats 
d’idées  » ou les positions idéologiques pour mettre au travail,  
localement, en situation, des applications possibles. En devenant 
un peu saumon s’il le faut !

NB  : le travail «  Devenir saumon  » est en cours d’exploration et 
devrait donner lieu à la réalisation d’une vidéo documentaire 
dont le trailer est disponible ici  :  https://www.youtube.com/
watch?v=IArmWjjXVTs&t=13s

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 111110

« LOU PASTORAL », FAIRE 
CORPS AVEC LES LOUPS  
ENTRETIEN AVEC BORIS NORDMANN 

par Roxane Schultz

Pour Boris Nordmann « La connaissance vient de la transforma-
tion et non l’inverse ». Après avoir mis au point une méthode pour 
se sentir araignée puis une méthode pour se sentir cachalot, il a 
conçu Lou Pastoral, une fiction corporelle à vocation de médiation 
liée au retour des loups sur la Montagne limousine. Entretien avec 
cet artiste-chercheur autour de pratiques qui nous rassemblent.

 Peux-tu nous présenter Lou Pastoral en quelques mots ?

Il s’agit d’une «  œuvre atelier » de 2h30 conçue en anticipation 
du retour des loups sur la montagne limousine et des relations 
homme-animal. J’y propose une alternance entre des formes 
contées et des phases où les participant·es sont invité·es à se 
sentir dans la peau de certaines entités rencontrées durant mon 
travail d’enquête. C’est toujours le ressenti qui est en jeu. Il peut 
amener du mouvement, mais ce n’est pas la question. Au cours des 
10 chapitres de cette fiction corporelle je fais intervenir successi-
vement, des éleveurs, un chercheur, des éleveurs-chercheurs ; et 
je propose de devenir prairie, puis troupeau d’humains, de devenir 
brebis, de mourir en tant que brebis, de redevenir humain, de 
devenir chiot, de devenir louve...

Quelle a été la démarche qui t’a permis de concevoir Lou 
Pastoral ?

La recherche a porté à plusieurs niveaux : Il y a eu l’enquête  
préalable - pour comprendre à la fois les enjeux de la demande qui 
m’était formulée, mais aussi les entités à incarner. Parallèlement, 
la conception de la forme artistique a pris une dimension itéra-
tive, où se succèdent essais auprès des concernés et ré-écriture. 
La conception étant partie de l’enquête et réciproquement.  
Le résultat est une des manières de restituer ce processus.
La production de connaissances sur les loups est l’objet de  
controverses : bien souvent, on ne sait pas de quoi on parle, par 
manque d’accord sur la manière de produire les faits. Dans le 
dixième chapitre de Lou Pastoral, chacun ne peut parler que de ce 
qu’il a vécu durant les 9 précédents. Ce dernier chapitre est donc 
lui aussi un temps de l’enquête.

  Spectacle, « œuvre-atelier », performance artistique par-
ticipative... quel rôle joue l’art dans cette composition ?

Proposer un format ficelé sur 2h30 avec une fiche technique claire, 
c’est l’étincelle qui permet de rencontrer un public, un territoire. 
Me positionner comme artiste permet d’installer une disponibilité, 
une ouverture à de l’inattendu, pour commencer à sortir des idées 
reçues, des clivages, et de se rendre compte collectivement que 
l’on ne sait pas : on ne sait pas ce qu’est un loup, on ne sait pas 
comment protéger chaque troupeau en particulier … 

 Comment as-tu travaillé avec les populations locales dans 
cette phase de conception ?

J’ai travaillé avec Quartier Rouge (association locale de pro-
duction artistique et médiation culturelle) qui portait le projet  

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 113112

administrativement et financièrement. La démarche a mobilisé 
des « testeurs-contributeurs » avec qui j’ai essayé de faire  
accoucher une demande en incitant à partager les inconforts et 
les désirs manifestés. J’ai pris un temps de rencontre interperson-
nel avec chacun·e puis avec Quartier Rouge, j’ai animé des temps 
de travail en groupe - entre un après-midi et trois jours - tous les 
six mois environ, ce qui n’était pas suffisant pour le suivi du groupe 
(mais correspondait au budget). 
Je les invitais à considérer ma recherche comme un endroit pour 
mutualiser leurs recherches respectives. Il y avait une ex-cher-
cheuse en écologie devenue éleveuse, un naturaliste qui poursuit 
ses recherches en étant éleveur et berger, des urbanistes, deux 
accompagnateurs en moyenne montagne, un chasseur-piégeur, 
des éleveurs de brebis-chèvres-vaches (pour la viande, le lait ou 
la sélection), une médecin urgentiste - acupunctrice et proprié-
taire de chevaux, le maire d’un petit village et éleveur, un salarié du 
parc naturel présent à titre personnel... Ils se sont fédérés autour 
du désir d’éviter que leur voisinage ne soit clivé entre les « pour les 
loups » et les « contre ». Par ailleurs, j’ai aussi mené une enquête 
dans les Alpes, le Jura, l’Ardèche, à l’UNESCO et au Ministère de la 
Transition écologique.
La confiance de mes interlocuteurs est nourrie par le temps que 
je passe avec chaque personne, à essayer de la comprendre dans 
sa singularité ; et aussi au temps qu’elle perçoit que j’ai passé à 
enquêter.

Selon toi, en quoi ton travail est-il porteur d’une nouvelle 
façon de faire de la recherche depuis les territoires ?

La création de Lou Pastoral a soutenu des éleveurs et per-
sonnes concernées à faire leur enquête depuis leur territoire. Ils 
ont apporté leurs questions respectives fort variées et person-
nelles. Enfin, ils ont pris acte du processus qu’ils ont traversé. La 

diffusion des formes artistiques produites tend à initier locale-
ment des groupes d’entraide qui peuvent constituer des groupes 
de recherche ; qui vont produire un savoir situé depuis la trans-
formation vécue par leurs processus. C’est un enjeu fort dans la  
protection des troupeaux, car chaque cas demande une recherche 
pour intégrer le caractère et les pratiques de chasse des loups en 
présence, la personnalité du troupeau, de l’éleveur, du terrain.
Il s’agit donc d’une démarche qui induit une double inversion de la 
recherche : à la fois parce que la connaissance y est produite par 
et pour le local, mais aussi parce que c’est de la transformation 
individuelle et collective que naît la connaissance.

 De quelle manière crées-tu les conditions de transformation 
dans cette fiction corporelle ? 

Lou Pastoral a été performé lors d’un festival à la ferme, dans  
la cabane à Méliès à Felletin, dans une grange, dans un espace 
chorégraphique, et notamment dans une salle du conseil muni-
cipal. J’essaie de créer les conditions de disponibilité, j’invite les 
auditeurs à s’asseoir sur des coussins, pour créer une ambiance 
détendue. Ensuite, pour qu’il soit possible que des participants 
se mettent dans la peau d’une autre entité, il est nécessaire qu’ils 
sentent qu’ils ont pleinement le choix de ne pas le faire aussi. 
Comme ma manière de les guider passe par des consignes, je 
suis toujours en négociation avec l’héritage scolaire qui assimile 
une consigne à un ordre. Pour le genre de transformation sensible 
que je propose, tout ce qui relève de la culpabilité ou de la 
morale crispe et empêche. Le contexte autour du texte contribue 
beaucoup à l’ouverture avec laquelle les consignes peuvent être 
reçues. Par exemple, Lou Pastoral a été performée dans une salle 
du conseil municipal. Pour que mon œuvre puisse y « fonction-
ner  », j’ai évacué ce qui portait un « pouvoir sur » les participants 
: le portrait du président et l’estrade.

COMPLICITÉS



REVUE CYCLIQUE DU LICHEN

VOLUME 01 115114

Peux-tu nous en dire plus sur cette méthode de transfor-
mation sensible à travers laquelle tu amènes les gens à se  
« sentir autrement » ?

Ce qui est spécifique dans la manière dont j’invite des personnes 
à se sentir devenir d’autres entités c’est que j’écris les étapes 
du processus. Ça offre un support pour en parler après. Je les 
écris parce que je les teste selon un processus itératif : écriture, 
test avec deux ou trois personnes, réécriture, etc. L’enjeu, c’est 
de trouver quel aspect (anatomique, relationnel, perceptif,  
symbolique, etc.) de l’être humain va représenter quel aspect 
de l’entité proposée. C’est donc un réseau de correspondances 
d’analogies ou homologies que je cherche à tisser pour chaque 
entité.
L’une de mes singularités, c’est que je me laisse travailler très  
intimement par ce que j’aborde. J’habite ma recherche, presque 
comme j’habite mon corps. Dans le cas de Lou Pastoral, lors de 
l’enquête de terrain qui a précédé l’élaboration de la Fiction  
corporelle proprement dite, je me suis laissé prendre par mon 
terrain, j’ai vécu ce « vertige d’anthropologue » à tel point que je 
ne savais plus dire quel était mon métier. 
Parallèlement, à cette période de ma vie, je suis devenu  
hypersensible aux ondes électromagnétiques des téléphones, 
du wifi, des antennes relais. Cela a résonné avec Lou Pastoral 
à plusieurs niveaux. J’ai moi-même incarné une controverse, la  
reconnaissance de cette sensibilité n’étant pas consensuelle. 
Dans les moments de crise, je partais me sauver en zone blanche, 
sur le territoire des loups. Et comme eux, j’ai connu la perte de mon 
milieu de sociabilisation sous l’effet d’une pollution humaine.

COMPLICITÉS



CONTACT

VOLUME 01116

Pour rejoindre Le Lichen, 
recevoir la niouzelettre ou pour toute information : 
contact@le-lichen.org

le-lichen.org


	couverture-lichen assel
	Lichen-Revue01-numerique.pdf

